

تعارف کتاب

ایمان مجسم، امام معظم علی بن ابی طالب علیہ السلام  
حجۃ اللہ الصلوٰۃ المسیٰ بعَلِیٰ مُحَمَّد علیٰ فَاضْلَنَ  
مکتبۃ الماہدی - جامعۃ الکوثر اسلام آباد  
مہدی فاضل  
جولائی 2010ء  
معراج دین پر نظرز، اردو بازار لاہور  
مکتبۃ الماہدی - جامعۃ الکوثر سیکٹر H-8/2  
اسلام آباد فون: 0333-6446072

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

ایمان مجسم امام  
علی بن ابی طالب علیہ السلام

تألیف

حجۃ اللہ الصلوٰۃ المسیٰ بعَلِیٰ مُحَمَّد علیٰ فَاضْلَنَ

ناشر:

مکتبۃ الماہدی

جامعۃ الکوثر - اسلام آباد

جملہ حقوق بحق ناشر و مؤلف محفوظ ہیں

## ایمان مجسم امام معظم

۳

|     |                                             |    |
|-----|---------------------------------------------|----|
| ۶۲  | غزوہ احمد                                   | 19 |
| ۶۳  | جنگ کی تیاریاں                              | 20 |
| ۷۳  | مدینہ پر حملہ                               | 21 |
| ۷۴  | جنگ احزاب یا خندق                           | 22 |
| ۷۵  | کفار اور مشرکین کا جوڑ توڑ                  | 23 |
| ۷۵  | خندق بنانے کی تجویز                         | 24 |
| ۷۶  | سلمان بن عائل الیت کی سند                   | 25 |
| ۸۹  | ایمان مجسم فتح خبر                          | 26 |
| ۱۰۰ | بت شکنی یا تطہیر کعبہ                       | 27 |
| ۱۰۳ | یمن میں نشر اسلام                           | 28 |
| ۱۰۷ | غزوہ توبک میں عدم شہرت                      | 29 |
| ۱۰۹ | تبليغ سورہ برأت یا پیغمبرؐ کی خصوصی نہادنگی | 30 |
| ۱۱۵ | ایمان مجسمؐ کی سیرت کا عملی پہلو مبایہ      | 31 |
| ۱۲۶ | حجۃ الوداع                                  | 32 |
| ۱۲۹ | حج کی تفصیل                                 | 33 |
| ۱۳۲ | واقعہ غدری خم                               | 34 |
| ۱۳۰ | واقعہ غدری کی تتمیلی آیت                    | 35 |
| ۱۳۶ | پیغمبرؐ کا سفر آخرت                         | 36 |
| ۱۵۰ | رحلت پیغمبرؐ سے خلافت ظاہری تک              | 37 |
| ۱۵۲ | حضورؐ کی رحلت                               | 38 |
| ۱۵۳ | ایمان مجسم زندگی کے دورا ہے پر              | 39 |

## ایمان مجسم امام معظم

۳

## فہرست کتاب

| صفحہ | عنوانات                                          | نمبر شمار |
|------|--------------------------------------------------|-----------|
| ۹    | عرضِ مؤلف                                        | 1         |
| ۱۳   | امام مجسم، امام معظم علی بن ابی طالب علیہ السلام | 2         |
| ۱۹   | خاندان اور سلسلہ نسب                             | 3         |
| ۲۲   | والدِ گرامی حضرت ابو طالب علیہ السلام            | 4         |
| ۲۶   | والدہ ماجدہ جناب فاطمہ بنت اسدؓ                  | 5         |
| ۲۷   | ایمان مجسمؐ کی پاکیزہ زندگی                      | 6         |
| ۲۸   | ایمان مجسمؐ ولادت سے بعثت پیغمبرؐ تک             | 7         |
| ۳۱   | ایمان مجسمؐ حضورؐ کے ساتھ غارِ رامیں             | 8         |
| ۳۲   | ایمان مجسمؐ بعثت سے ہجرت تک                      | 9         |
| ۳۳   | مسلم اول شہزاد علیؓ                              | 10        |
| ۳۶   | ایمان مجسمؐ سابق الاسلام کیسے؟                   | 11        |
| ۳۹   | عفیف بن قیس کندی کی شہادت                        | 12        |
| ۴۰   | ایمان مجسمؐ حامی اور جانشین رسالت                | 13        |
| ۴۳   | عظیم فدا کاری                                    | 14        |
| ۴۸   | حضرتؐ کی ہجرت سے رحلت تک برادر رسولؐ             | 15        |
| ۴۹   | ایمان مجسمؐ اور پیغمبرؐ سے نسبت                  | 16        |
| ۵۱   | ایمان مجسمؐ اور میدان جنگ                        | 17        |
| ۵۲   | جنگ بدر                                          | 18        |

## ایمان مجسم امام معظم

۲

|     |                                                  |    |
|-----|--------------------------------------------------|----|
| ۲۲۷ | ایک نگاہ پیچھے کی طرف                            | 61 |
| ۲۲۸ | عدالت میں وسعت ہے اور ظلم میں تنگی               | 62 |
| ۲۲۹ | سخت تنبیہ                                        | 63 |
| ۲۳۱ | لوگ پیچھے ٹھنا شروع ہوتے ہیں                     | 64 |
| ۲۳۲ | دوستوں کی رائے                                   | 65 |
| ۲۳۳ | مقبوضہ جانیدادوں کی واپسی                        | 66 |
| ۲۳۵ | عمرو بن عاص کامعاویہ کے نام خط                   | 67 |
| ۲۳۵ | مولانا علیٰ اور خلافت                            | 68 |
| ۲۳۹ | ایمان مجسم کی عبادت — نخستانوں میں صدائے مناجات  | 69 |
| ۲۵۲ | صعصعہ بن صوحان کا مولاً کی بارگاہ میں خراج عقیدت | 70 |
| ۲۵۹ | افراد کی معاشرتی پیچان                           | 71 |
| ۲۶۰ | دنیا نے علیٰ کوئی بیکھانا                        | 72 |
| ۲۶۱ | سلوونی کا دعویٰ                                  | 73 |
| ۲۶۲ | شہید عدالت کی مظلومیت                            | 74 |
| ۲۶۹ | مظلومیت کے مختلف پہلو                            | 75 |
| ۲۶۹ | علیٰ اور تہرانی                                  | 76 |
| ۲۷۲ | زمانے کی ستم ظریفی                               | 77 |
| ۲۷۷ | عوامِ الناس کا علیٰ پر ظلم                       | 78 |
| ۲۸۸ | فضائل علیٰ کی پرده بوشی                          | 79 |
| ۲۹۷ | شیعیان علیٰ کا قتل اور ایذا ایں                  | 80 |
| ۳۰۰ | ہنگام شب آپ کی مدینہ                             | 81 |

## ایمان مجسم امام معظم

۵

|     |                                        |    |
|-----|----------------------------------------|----|
| ۱۵۵ | داخلی و خارجی خطرات                    | 40 |
| ۱۶۸ | ایمان مجسم کا طرز حکومت                | 41 |
| ۱۷۳ | عملاء کا محاسبہ                        | 42 |
| ۱۷۴ | ایمان مجسم اور مکملہ قضائی             | 43 |
| ۱۷۷ | ایمان مجسم اور قضائی                   | 44 |
| ۱۸۰ | ایمان مجسم اور شہادات                  | 45 |
| ۱۸۳ | بنیادی حقوق                            | 46 |
| ۱۸۶ | معاشری نظام                            | 47 |
| ۱۸۷ | بیت المال کی تقسیم                     | 48 |
| ۱۹۱ | ایمان مجسم اور عدالت                   | 49 |
| ۱۹۶ | عدل کے چند نمونے                       | 50 |
| ۲۱۲ | عدالت اصولی دین میں سے ہے              | 51 |
| ۲۱۳ | علیٰ شہید عدالت ہیں                    | 52 |
| ۲۱۵ | کونی عدالت باعثِ شہادت بنی؟            | 53 |
| ۲۱۶ | سخاوت، بہتر ہے یا عدالت؟               | 54 |
| ۲۱۸ | جو دار عدل اخلاقی، انفرادی نقطہ نظر سے | 55 |
| ۲۱۹ | اجتیاحی نقطہ نظر سے                    | 56 |
| ۲۲۲ | جو دار احسان میں فرق                   | 57 |
| ۲۲۳ | عدالت کا سماجی فلسفہ                   | 58 |
| ۲۲۵ | خطرے کا احساس اور اتمام جحت            | 59 |
| ۲۲۷ | اسلامی جاگیریں                         | 60 |

## ایمان محسّم امام معظم

۸

|     |                                      |     |
|-----|--------------------------------------|-----|
| ۳۲۵ | حسن بن حسان بکری                     | 103 |
| ۳۲۵ | جگ صفین                              | 104 |
| ۳۵۰ | جنگ نہروان                           | 105 |
| ۳۵۲ | خوارج کون تھے؟                       | 106 |
| ۳۵۶ | مظلومیت علیؑ بزبان علیؑ              | 107 |
| ۳۵۹ | شهادت ایمان محسّم                    | 108 |
| ۳۶۹ | تجنیروں تغفین                        | 109 |
| ۳۷۳ | قبر کوئی کیوں رکھا گیا؟              | 110 |
| ۳۷۴ | ایمان محسّم کی بارگاہ میں خراج عقیدت | 111 |
| ۳۷۶ | ابن ملجم اور اس کے ساتھیوں کا انجام  | 112 |
| ۳۸۷ | نجف اشرف کا محل و قوع                | 113 |
| ۳۹۰ | مرقد علویؑ کی تاریخ و تغیر           | 114 |
| ۳۹۳ | فن کمال                              | 115 |
| ۳۹۵ | روضہ مطہر کے دروازے                  | 116 |
| ۳۹۶ | رواق مطہر                            | 117 |
| ۳۹۷ | ایوان طلائی اور بینار                | 118 |

## ایمان محسّم امام معظم

۷

|     |                                     |     |
|-----|-------------------------------------|-----|
| ۳۰۱ | علیؑ اور اہل بیتؑ پر مظالم کے اسباب | 82  |
| ۳۱۰ | ملکی انتشار اور اس کے اسباب         | 83  |
| ۳۱۵ | جنگ جمل                             | 84  |
| ۳۳۳ | پایہ تخت کی تبدیلی                  | 85  |
| ۳۳۷ | عملاء کا تقریر                      | 86  |
| ۳۳۸ | قیس بن سعد انصاری                   | 87  |
| ۳۳۸ | سہل بن حنفیف انصاری                 | 88  |
| ۳۳۸ | مالک اشتر بن حارث                   | 89  |
| ۳۳۹ | عبداللہ بن عباس                     | 90  |
| ۳۴۰ | محمد بن ابی بکر                     | 91  |
| ۳۴۰ | ابو یوب انصاری                      | 92  |
| ۳۴۰ | حنفیت بن سلیم از دی                 | 93  |
| ۳۴۱ | قرظہ بن کعب انصاری                  | 94  |
| ۳۴۱ | قُم بن عباس                         | 95  |
| ۳۴۲ | یزید بن قیس ارجحی                   | 96  |
| ۳۴۲ | کمیل بن زیاد از دی                  | 97  |
| ۳۴۳ | عمر بن ابی سلمہ                     | 98  |
| ۳۴۳ | نعمان بن عجلان                      | 99  |
| ۳۴۳ | عثیان بن حنفیف انصاری               | 100 |
| ۳۴۳ | سعید بن مسعود شققی                  | 101 |
| ۳۴۵ | عبداللہ بن عباس                     | 102 |

پلے بڑھے، پیغمبر اسلام ﷺ کے سایہ تربیت میں پروان چڑھے۔ انہی کے نقش قدم پر قدم رکھ کر چلے پھرے۔ سفر و حضر میں سایہ کی طرح ساتھ ساتھ رہے۔ جلوت و خلوت میں ان کے فیضان صحبت سے فیضیاب ہوئے۔

حضرورؐ کی نبوت و رسالت کے سب سے پہلے موید اور مصدق تھے۔ تمام دنیا سے پہلے آپؐ کی دعوت رسالت کو دل و جان سے قبول کیا۔ دعوت ذوالعشیرہ سے حضورؐ کی رحلت تک آپؐ کی ہمکن مدد فرمائی۔ آپؐ ہی کی قربانی اور فدا کاری سے اسلام کی ترقی کی راہیں کھلیں۔ میدان احمد میں ”لَا فَتْحَ لِإِلَّا عَلَىٰ“ کا الہامی اعزاز حاصل کیا، میدان خندق میں ”بَرَزَ إِلَيْهِمَا نُكْلُلَةٌ إِلَى الْكُفُرِ كُلِّهِ“ کی سندر رسول اسلام سے حاصل کی۔ اسی جنگ میں ”صَرَيْهُ عَلَيٍ يَوْمُ الْخَنْدِقِ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَةِ الشَّفَّالَيْنِ“ کا تمغہ شجاعت پیغمبرؐ سے وصول کیا۔ اور جنگ خیبر میں ”اللَّهُ أَوْرَسْ كَرَبَلَى“ کے محبت اور محبوب، قرار پائے۔

زہد و تقوی کا یہ عالم کے سخت سے سخت ترین دشمنی بھی اس کا معرفہ ہے، دنیا سے لائقی قائم کر کے عابد شب زندہ دار یعنی ہرات میں ایک ہزار رکعت نماز ادا کرتے اور صائم النہار یعنی دن کو روزے سے ہوتے۔ ولادت سے شہادت تک کے تمام مراحل میں آپؐ کی زندگی دوسروں کی زندگی سے بالکل مختلف تھی، آپ مر عمل اور میدان تقوی کے شہسوار تھے۔ آپؐ کی تمام گفتگو تو حید، عدالت، اور تقوی کے بارے میں ہوتی، عدالت اجتماعی آپ کا مطلع نظر تھی۔ کسی کو دوسرے پر ترجیح نہیں دیتے تھے سوائے تقوی کے۔

آپ پنجتہ ایمان کے مالک تھے، بلکہ ”کل ایمان“ تھے ”ایمان محسمن“ تھے۔ اسلام کے لئے آپؐ اکی جان بازی، فدا کاری اور جان ثاری بھی زبان زد خلاق تھے۔ روزاول سے آج تک آپؐ کی زندگانی اور فضائل ومناقب پر لاکھوں کتابیں لکھی

بسم اللہ الرحمن الرحيم

### عرضِ مؤلف:

حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام بعد از رسول گرامی عالم انسانیت کی وہ عظیم ترین ہستی ہیں جو ذات اقدس الہی کا مظہر کامل ہیں، آغاز ولادت سے انجام شہادت تک آپؐ کی زندگی کا ہر لمحہ تجھ آور اور حیرت انگیز ہے۔ آپؐ کی ۲۳ سالہ زندگی متناقض صفات کا مجموعہ ہے۔ ذات والاصفات امیر المؤمنینؐ کی زندگی کے دو پہلو ہیں ایک مادی اور ایک معنوی۔

مادی زندگی سے مراد یہ ہے کہ آپؐ کا تعلق کس خاندان، قوم اور قبیلہ سے ہے؟ کہاں ولادت ہوئی ہے؟ کب اور کیسے؟ آپؐ کی تربیت کیسے ہوئی؟ کس نے کی؟ آپ کا لباس خوراک اور ہن سہن کیسا تھا؟ انفرادی یعنی ذاتی خصائص کیا تھے؟ اور زندگی کے عادات و اطوار دوسروں سے کیونکر مختلف تھے۔ اور کہاں پر شہادت ہوئی اور کب اور کیسے؟ جبکہ آپؐ کی زندگی کا دوسرا پہلو جو معنویت سے تعلق رکھتا ہے وہ کیا ہے؟ یعنی مظہر ذات الہی کیسے ہیں؟ روحانی شخصیت کا کیا کمال ہے؟

حقیقت یہ ہے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام اس کائنات کی وہ عظیم ہستی ہیں کہ جس کی عظمت و سر بلندی جامعیت و ہمہ گیری اور عالمی و آفاقی برتری کے اپنے بیگانے اور دوست دشمن سب ہی معرفت ہیں اور کسی کو ان کے بلند امتیازات اور نمایاں خصوصیات سے انکار نہیں۔ آپ قریش کے ایک ممتاز ترین گھرانے میں پیدا ہوئے، سر زمین حرم میں خانہ کعبہ کے اندر ولادت کا شرف حاصل کیا، رسالت کی فضاؤں میں

## ایمان مجسم امام معظم

۱۲

اسلام، اس کے علاوہ بھی Electronic Media اور بہت سی دوسری کتابوں سے استفادہ کیا گیا ہے۔

کتاب میں ایمان مجسم کی ولادت سے شہادت تک کے حالات و واقعات اور حادثات کو پیش کرنے کے لئے آپ کے حالات زندگی کو پانچ حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے، پہلا حصہ ایمان مجسم کی ولادت سے بعثت تک دوسرا حضورؐ کی بعثت سے مدینہ کی طرف ہجرت تک، تیسرا حضورؐ کی ہجرت سے رحلت تک چوتھا حضورؐ کی رحلت سے ایمان مجسم کی ظاہری خلافت کے آغاز تک اور پانچواں حصہ آغاز خلافت سے آپؐ کی شہادت تک۔

البته شہادت کے بعد کے واقعات پر بھی قدرے اختصار کے ساتھ بعض واقعات پر روشنی ڈالی گئی ہے اور مرقد علوی کی دریافت سے روضہ اقدس کی تعمیر اور تغیر کے مختلف مراحل کو بھی بیان کیا گیا ہے۔ اور 2009 تک تعمیری مراحل کو تاریخ وار ذکر کیا گیا ہے اور اسی سال ہم نے زیارت کا شرف حاصل کیا ہے۔

کتاب آپ کے سامنے ہے اس میں نہ رنگ آمیزی سے کام لیا گیا ہے نہ مبالغہ آفرینی سے حقائق و واقعات اور تاریخی مسلمات کی روشنی میں اسے اس طرح ترتیب دیا گیا ہے کہ ایمان مجسم، امام معظم ولی اللہ الاعظم امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی زندگی کے مختلف گوشوں پر روشنی پڑ سکے۔ تاریخی واقعات کو تاریخ ہی کی زبان میں دہرایا گیا ہے۔ حتی الامکان با ہم آؤزیوں سے بچ کر رہنے کی کوشش کی گئی ہے۔

خدا کرے یہ تعصباً اور تنگ نظری کی زنجروں کو توڑ کر آزادانہ تحقیق و جستجو کا جذبہ پیدا کرنے اور ایمان مجسم کی بلند شخصیت کے متعلق صحیح رائے قائم کرنے میں مدد و معاون ثابت ہو۔ آمین۔

کتاب کو علوم محمد و آل محمد علیہما السلام کا طبعی و اشعاعی ادارہ "اسلام آباد final.jpg"

## ایمان مجسم امام معظم

۱۱

جا چکی ہیں۔ ہم چاہتے ہیں کہ ان کتابوں کا ایک خلاصہ آپؐ کی خدمت میں پیش کریں یا یوں سمجھئے کہ لاکھوں گلستانوں سے مختلف پھول جبن کر ایک گلدستہ کی حیثیت میں نذرانہ کے طور پر پیش کریں۔ ورنہ کہاں ہم اور کہاں ہماری بساط کہ جس کے بارے میں یہ کہا جائے:

کتاب فضل ترزا آب بحر کافی نیست کہ ترکنم انکشم و صفحہ شمارم  
مگر ان لاکھوں کتابوں کے لکھنے والوں کو دیکھ کر ہم بھی لرزتے ہاتھوں میں ”بضاعۃ مُزْجَة“ (ناچیزی پنجی) لے کر ”شاہ ولایت“ کی بارگاہ میں اس امید کے ساتھ حاضر ہو رہے ہیں کہ اس بارگاہ سے کوئی گدائلی ہاتھ نہیں لوٹا۔

ہماری یہ کتاب سمندر کے مقابلے میں ایک چھینٹی کی حیثیت سے بھی کم ہے مگر دریائے رحمت اور بحر جو دنیا کی طرف پیاسے بڑی آرزوئیں اور تمدن کیں لے کر آتے ہیں اور بھی ناکام و نامراہیں پلٹتے۔

”ایمان مجسم“ کے عنوان سے علوم محمد وآل محمدؐ کے نشریاتی ادارے ”ہادیٰ فی وی“، اسلام آباد سے سیرت امیر المؤمنین علیہ السلام پر پیش کئے جانے والا کئی فسطوں پر مشتمل پروگرام اس کتاب کا عنوان ہے، البته اس پروگرام کے علاوہ بھی بہت سی چیزیں اس کتاب میں شامل کی گئی ہیں جو کہ اس فی وی سے پیش نہیں کی جاسکیں۔ امید ہے کتاب مقبول بارگاہ ہوگی اور قارئین کرام بھی یقیناً اس سے ضرور بہرمند ہوں گے۔ انشاء اللہ العزیز

کتاب کی تیاری میں دور حاضر کی مختلف کتب سے استفادہ کیا گیا ہے مثلاً جناب مہبدی پیشوائی کی کتاب ”سیرہ پیشوائیان“، جناب سید علی اکبر قرشی کی کتاب ”خاندان وحی“، جناب حسین عمادزادہ کی کتاب ”چہارہ معصوم“، علامہ مفتی جعفر حسین مرحوم کی کتاب ”سیرت امیر المؤمنین علیہ السلام“، علامہ علی نقی نقی نقی مرحوم کی کتاب ”تاریخ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ایمان مجسم، امام معظم علی بن ابی طالب علیہ السلام

ایمان مجسم امام معظم، ولی اللہ الاعظیم حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب  
علیہ السلام کا

اسم گرامی: علی

**القاب:** توبہت، ہی زیادہ ہیں البتہ سب سے زیادہ مشہور القاب ولی اللہ، اسد اللہ،  
مرتضی، وصی الرسول، یعقوب الدین، امام المتقین، قائد الغرچین تقریباً دسوے  
زاند القاب ہیں۔

**کنیت:** ابو الحسن، ابو الحسین، ابو الحسین، ابوتراب، ابوالریحانثین وغیرہ۔

**والد گرامی:** رسول اسلام حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پچھا بزرگوار،  
سردارِ قریش، زعیم کمہ، جامع وقار حکماء وہیت امراء حضرت ابوطالب — عبد مناف یا  
عمران — بن عبدالمطلب بن ہاشم بن عبد مناف تھے۔

**والدہ ماجدہ:** حضرت فاطمہ بنت اسد بن عبد مناف تھیں اور اس لحاظ سے حضرت  
امیر المؤمنین علی علیہ السلام وہ پہلے ہائی ہیں جن کے باپ اور ماں دونوں ہائی تھے۔

شائع کرنے کا شرف حاصل کر رہا ہے۔ اس کے مینیجر جناب مہدی صاحب نے بڑی  
عرق ریزی اور جانشناختی سے کام لے کر اسے مرتب و مدون فرمایا ہے۔ اللہ کرے  
”ہادی“ اور ”مہدی“ مل کر ”ہدایت“ کے فریضہ سے کما حقہ عہدہ برآ ہوں۔ اللہ تعالیٰ  
HADI TV کے سرپرست محترم کی توفیقات میں اضافہ فرمائے اور صحبت وسلامتی  
کے ساتھ خدمت دین کی توفیق عطا کرے اور اس کا ثواب میرے والدین اور ان  
حضرات کے مرحومین کو ایصال فرمائے جنہوں نے کتاب کی اشاعت میں تعاون  
فرمایا ہے۔ آمین بحق محمد وآلہ المعصومین صلوات اللہ علیہم اجمعین وسلام علیکم ورحمۃ اللہ  
وبرکاتہ۔

دعا گو: محمد علی فاضل۔ اسلام آباد

8 جون 2010 مطابق 5 ربیع المرجب 1431ھ

بروز جمعہ روز ولادت حضرت امام علی نقی علیہ السلام

## ایمان محسّم امام معظمٰ

۱۶

خلوت میں ان کے فیضانِ صحبت سے فیضیاب ہوئے، انہی کے مکتبِ رشد و ہدایت میں تعلیم و تربیت کی منزلیں طے کیں اور انہی کے کردار و عمل کے نقش کو قلبِ نظر میں جگہ دی اور صفاتِ طینت و کمال تربیت کے نتیجے میں ادح و عروج کے اس نقطہ بلندتک پہنچ کے وہ پروین کی بلندیاں بھی ان کی گزرگاہ میں گردراہ ہو کر رہ گئیں۔

حضورِ گرامی قادر حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدنی زندگی میں جبکہ عرب کے باہم دست و گریبان قبائل اپنے باہمی اختلاف بھلا کر پیغمبر اسلامؐ کی دشمنی پر متحد ہو چکے تھے اور مشرکین قریش نیز وہ تواروں اور تھیاروں سے مسلح ہو کر مقابلے پر اتر آئے تھے تو آپؐ آہنی دیوار بن کر میدانِ حرب و ضرب میں کھڑے ہو گئے اور غیر معمولی جرأت و استقلال کے ساتھ دشمنانِ دین کی یلغاروں کو روکتے، سرکشانِ قریش کے غور و ظن نہ کو خاک میں ملاتے اور کفر و شرک کے فلک بوس گندوں پر صاعقه بن کر گرتے رہے۔ دنیا نے دیکھ لیا کہ جو بزمِ خود قصرِ رسالتؐ کے گرانے اور اسلام کی ایسٹ سے ایسٹ بجانے کے درپے تھے خود ہی اس طرح گرے کہ پھر سنبھل نہ سکے اور جو سنبھلے وہ تھیار ڈالنے پر اور اسلام کی کھلی مخالفت کے بعد اسلام کی آٹی نے پر مجبور ہو گئے۔ اسی لیے تو حضور رسالتؐ نے جگِ خندق میں آپؐ کے بارے میں ارشاد فرمایا کہ:

”بَرُزَ الْإِيمَانُ كُلُّهُ إِلَى الْكُفْرِ كُلِّهِ“، یا برداشتی: ”إِلَى الشَّرِكِ كُلِّهِ“، کل ایمان نے کل کفر کا مقابلہ کیا۔

اسی بنابر امیر المؤمنینؑ کی ذاتِ گرامی ”ایمان محسّم“، قرار پائی اور یہی ہماری تفصیلی گفتگو کا مستقل عنوان ہے اور ہم انشاء اللہ اس بارے میں مفصل گفتگو کریں گے۔

۱۵

## ایمان محسّم امام معظمٰ

تاریخ ولادت بـ اس عادت: ۱۳۔ رب جمادی بـ سن تیس عام افیل ہے۔

**مقامِ ولادت:** کعبہ معظّمہ، بیت اللہ شریف

تاریخ شہادت: ۲۱۔ رمضان المبارک ۲۰۷ھ

**مقامِ شہادت:** مسجد کوفہ، عراق

**مُرْفَن:** نجف اشرف، عراق

**مدتِ عمر:** ۶۳ سال حضرت رسالتؐ کی عمر مبارک کے برابر۔

**اولاً و امداد:** کتاب الارشاد صفحہ ۱۶ میں شیخ مفید علیہ الرحمۃ کے نزدیک آپؐ کی تمام اولاد کی تعداد تیس (۲۷) تک جا پہنچتی ہے، جن میں سے:

جناب امام حسنؑ، حضرت امام حسینؑ، جناب زینب بنت کعبؓ، جناب زینب صغیرؓ اور حضرت ام کلثوم سلام اللہ علیہم اجمعین۔ ان کی والدہ گرامی کا اسم مبارک حضرت فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہما ہے۔

امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی ذات و الاصفات اس کائنات کی وہ عظیم اور بے مثال اور منفرد شخصیت ہیں جن کی عظمت و بلندی، جامعیت و ہمہ گیری اور عالمی و آفاقی برتری کے اپنے، بیگانے دوست اور دشمن سب ہی قائل ہیں۔ قریش کے ایک ممتاز ترین گھرانے میں پیدا ہوئے، سر زمین حرم میں خانہ کعبہ کے اندر ولادت کا شرف حاصل کیا، نبوت کی تجلیوں میں آنکھیں کھولیں، رسالت کی فضاؤں میں پروان چڑھے۔ پیغمبر اسلام ﷺ کے زیر سایہ پلے بڑھے، انہیں کے قش قدم پر قدم رکھ کے بچپنے سے چلے پھرے۔ سفر و حضر میں سایہ کی طرح ساتھ رہے، خلوت و

اسی زمانہ میں بنی جرہم کا ایک قافلہ یمن سے شام جاتے ہوئے یہاں سے گزر، پرندوں کو اڑتا دیکھ کر آبادی کے خیال سے پہاڑی کے نیچے۔ اڑا دیکھا کہ ایک خاتون نیچے کو گود میں لیے سر جھکائے بیٹھی ہے اور ساتھ ہی پانی کا چشمہ اہل رہا ہے، حضرت ہاجرہ کی اجازت سے وہ قافلہ عارضی طور پر وہیں پر قیام پذیر ہو گیا، لیکن جناب ابراہیم کی آمد کے بعد ان سے باقاعدہ اجازت لے کر مستقل طور پر مقیم ہو گیا اور ابتداء میں چند جھونپڑیوں اور خیموں کی ایک مختصر سی بستی قائم ہو گئی اور دنیا کے نقشے پر ایک متبرک ترین شہر کے ابتدائی خطوط ابھر آئے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے حکم الہی کے مطابق اسی ویران گوشے میں خانہ کعبہ کی تعمیر شروع کی ان کے لائق فرزند حضرت اسماعیل علیہ السلام بھی اس کام میں ان کے شریک ہو گئے۔ حسن نیت اور خلوص عمل کا کر شمہ تھا کہ بہت جلد اسے تمام عرب میں مرکزی حیثیت حاصل ہو گئی۔ اس گھر کے تعلق سے ہر گوشہ اور ہر سمت سے لوگ کھنچ کھنچ کر آنے لگے۔ رفتہ رفتہ آبادی بڑھتی گئی اور جزیرہ العرب کے دل اور مرکزی مقام پر ایک پر رونق بستی آباد ہو گئی جو ”بکہ“ کے نام سے موسم ہوئی ہے، جو اس کا اصل اور قدیمی نام ہے۔ قرآن مجید نے بھی تعمیر کعبہ کے وقت اسے ”بکہ“ ہی کہا ہے، جس کا دوسرا نام جوزبان زدخلائق بھی ہے وہ ”مکہ“ ہے۔

قرآن مجید میں ”مکہ“ کو ام القری بھی کہا گیا ہے، جس کا معنی ہے ”آبادیوں کی اصل و بنیاد“ یعنی یہاں سے انسانی سیالاب کا سرچشمہ امدا جو ویران خطوں دورافتادہ زمینیوں سے ہوتا ہوا اطراف عالم میں پھیل گیا۔

یہ سر زمین حرم آبادیوں کی اصل و بنیاد ہونے کے علاوہ دین و ہدایت کا بھی مرکز ہے۔ اسی سر زمین پر اللہ تعالیٰ کا پہلا گھر تعمیر ہوا۔ اسی مقام سے اسلام کی عالمی دعوت نشر ہوئی، تو حید کا آوازہ بلند ہوا اور اللہ تعالیٰ کے آخری دین کی بنیاد پڑی۔ اسی

ناظرین کرام! خطہ عرب بر اعظم ایشیا کے جنوب مغرب میں دنیا کا سب سے بڑا جزیرہ نما ہے، جس کے شمال میں مملکت شام واقع ہے، جنوب میں بحر ہند کی نیلگاؤں موجود متناظم ہیں، مشرق میں بحر عمان اور خلیج فارس ہیں اور مغرب میں بحر احمر۔ بحر احمر کا ساحلی علاقہ بخیر اور شور ہے اور ساحل سے ہٹ کر خشک پہاڑوں، ریتلے ٹیلوں اور ریگستانوں کا سلسلہ حد نظر تک پھیلا ہوا ہے، یہ ریگستانی اور صحرائی خطہ ”حجاز“ کہلاتا ہے۔

اس وسیع ریگستان کی وادی ”بخطاء“ میں مستقل آبادی کی بنیاد ذریت ابراہیم سے ہوئی اور وہ یوں کہ جب نمرود نے حضرت ابراہیم کو ان کی اہلیہ سمیت جلاوطن کر دیا تو وہ اپنے بھتیجے حضرت اوط علیہ السلام کو ساتھ لے کر سر زمین پابل سے نکل کھڑے ہوئے اور حلب و دمشق سے ہوتے ہوئے فلسطین آئے جو اس دور میں کنعان کہلاتا تھا پھر ایک عرصہ کے بعد دعوتِ توحید کے لیے مصر تشریف لے گئے۔

وہاں پر ایک عرصہ رہنے کے بعد آپ اپنی اہلیہ ہاجرہ اور ان کے طن سے پیدا ہونے والے بچے حضرت اسماعیل علیہ السلام کو قدرت کی رہنمائی اور مشیت میں صحرائے حجاز کے ایک ویران گوشے میں لے آئے اور یہی ویران ایک دن ”ام القری“ یعنی آبادیوں کا سرچشمہ قرار پایا۔ چنانچہ آپ نے جناب ہاجرہ اور اپنے فرزند اسماعیل کو وہیں پر ٹھہرایا، اس لاق و دق صحرائی میں پانی کی ایک چھاگل آپ کے پاس تھی جو ایک آدھ دن کے بعد خالی ہو گئی، لیکن قدرت کی مہربانی سے وہیں پر پتتے ہوئے صحرائے سینے سے سرد و شیریں پانی کا دھارا بہہ نکلا۔ حضرت ہاجرہ کے مر جھائے ہوئے چہرے پر خوشی کی لہر دوڑ گئی اور بے ساختہ زبان سے نکلا ”زم زم“، جس کے عربی زبان میں معنی ہیں ”رک جا“ اور اسی لفظ نے بعد میں نام کی حیثیت اختیار کر لی اور وہ چشمہ ”زمزم“ کے نام سے یاد کیا جانے لگا۔

## ایمان محسمنامہ معمظم

۲۰

بلکہ ذہنی ساخت کے اعتبار سے بھی والدین اور اسلاف سے مشابہ ہوتا ہے اور پیدا ہونے کے بعد اس کے ہاتھ پر کی حرکتیں اُسی ذہنی قوت کی تحریک کا نتیجہ ہوتی ہیں جسے وہ ماں باپ سے ورشہ میں لے کر آتا ہے۔

حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کی نسبی و خاندانی رفتہ کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ آپ کے اُن اسلاف پر بھی ایک نظر کی جائے جن کی پشتون میں نسل ا بعد نسل منتقل ہوتے رہے ہیں تاکہ نسلی خصوصیات اور ان خصائص و صفات کا اندازہ ہو سکے جو انہیں اپنے آباؤ اجداد سے بتقاضاۓ بشریت ورشہ میں ملے اور ان کی عظیم شخصیت کی تعمیر میں ایک مناسب اور سازگار عرض کی حیثیت سے کار فرمار ہے۔ اس مقام پر ہم ایمان محسمنامہ، امام ممعظم، ولی اللہ الاعظم حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کا سلسلہ نسب آپ کے سامنے پیش کرنے کی سعادت حاصل کرنا چاہتے ہیں:

علی بن ابی طالب بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصی  
بن کلاب بن مرہ بن کعب بن لوی بن غالب بن فہر بن مالک  
بن نصر بن کنانہ بن خزیمہ بن مدرکہ بن الیاس بن مُضْرِ بن نزار  
بن معد بن عدنان۔

تاریخ عرب شاہد ہے کہ اس سلسلہ جلیلہ کا ہر فرد اپنے اپنے عہد میں دنیا کی بڑی اور عظیم شخصیت تھا، اور اپنے آداب و طرزِ معاشرت میں ایک خاص تہذیب کا حامل، مسلک ابراہیمیٰ کا پیروکار، اصلاح و تجدید کا پیغامبر، ذہنی و عملی انقلاب کاداعی اور بے داغ کردار کا مالک تھا۔ انہوں نے کفرستان عرب کی تاریکی و تیریگی میں دین حنفی کی شمعیں بلند رکھیں، وحشت، جہالت اور اخلاقی زبوں حالی کے دور میں اخلاقی اقدار کی حفاظت کی اور اپنے کردار و عمل سے عظمتِ انسانی کے نقوش روشن کیے۔

۱۹

## ایمان محسمنامہ ممعظم

خطہ میں نزول قرآن کا آغاز ہوا اور ہدایت کی کرنیں پھوٹیں اور اسی کے افق سے وہ آفتابِ نبوت طلوع ہوا جس کی ضوپاش کرنوں سے نہ صرف ریگزادِ عرب کے ذرات لودینے لگے بلکہ اس کی شعاعیں تاریک سے تاریک گوشوں کو منور کرتی ہوئی ایشاء کے مرغزاروں سے لے کر افریقہ کے تپتے ہوئے ریگزاروں تک پہنچ گئیں اور اسی سر زمین کو موالائے کائنات حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی جائے ولادت ہونے کا خیر بھی حاصل ہے۔

یہیں پر آپ کا بچپن اور اولین شباب کا زمانہ گزر، یہیں کے درود یوار سے پہلے پہل مانوس ہوئے، اس کے ریگزاروں اور خشک پہاڑوں میں چلے پھرے اور اسی کے کوہ و صحراء کے وسیع دامنوں میں نشوونما پائی اور یہیں سے یہ رب کی جانب ہجرت فrama ہوئے۔

### خاندان اور سلسلہ نسب

یہ قانون فطرت ناقابل انکار ہے کہ اصل کی خصوصیات فرع کی طرف منتقل ہوتی ہیں اور ہر انسان آبائی مورثات کی پیداوار اور اپنے اسلاف کی شکل و شہاب کا ورشہ دار ہوتا ہے۔ چنانچہ ہر فرد کے خدوخال میں اس کے آباؤ اجداد کے خطوط و نقوش کی جھلک کم و بیش پائی جاتی ہے۔

یہ مماثلت صرف شکل و صورت، نک سک اور نوک و پلک ہی میں نہیں ہوتی بلکہ اولاد، خوصلت اور افتاد و نہاد سے بھی اپنے اسلاف کی آئینہ دار ہوتی ہے اور ان کے طبعی خصائص و شہاب اس کی طرف منتقل ہوتے ہیں۔

اسی اعتبار سے شکم مادر ہی میں آبائی خدوخال کے ساتھ آبائی خصوصیات بھی ابھرنی شروع ہو جاتی ہیں۔ جب نومولو دنیا میں آتا ہے تو وہ نہ صرف جسمانی لحاظ سے

## ایمان محبم امام معظم

۲۲

کہ سر کار رسالت مآب ملائیلہ اور امیر المؤمنین علیہ السلام دونوں ہم نسب ہیں، دونوں کے آباء اجداد ایک ہیں، دونوں ایک ہی سلسلہ کے اصلاح و ارحام سے منتقل ہوتے ہوئے حضرت ہاشم تک اور پھر حضرت عبدالمطلب تک منتہی ہوتے ہیں۔

حضرت عبدالمطلب کی مختلف ازواج سے دس فرزندوں میں سے حضرت عبد اللہ اور حضرت ابوطالبؓ حقیقی بھائی تھے، دونوں کی والدہ ماجدہ حضرت فاطمہ بنت عمرو بن عائز بن عمران مخزومیہ تھیں۔ عبد اللہؓ سے حضرت رسول خدا پیدا ہوئے اور ابوطالبؓ سے حضرت علیؓ، جو اپنے دادا عبدالمطلب پر رسول خدا سے مل جاتے ہیں۔

اسی لیے دونوں مظلی، دونوں ہاشمی، دونوں قریشی اور دونوں ایک ہی معدن کے گوہر شاہوا اور ایک ہی شجرہ طیبہ کے برگ و بار تھے اور حضرت علیؓ کے حصہ میں نسل و خاندان کی ہر وہ فضیلت آئی جو رسول خدا کے پائے نام تھی اور رسول اسلام ملائیلہ اور عبادالمطلب کے نام نسلک ہوتے تھے اور جن سلسلوں میں ان کا نام نہ آتا تھا وہ چند اس درخور اعتنا نہیں سمجھے جاتے تھے۔ بلکہ جن شاخوں میں قصی کا نام تو آ جاتا ہے مگر ہاشم و عبدالمطلب کے ناموں سے خالی ہیں وہ شاخیں بھی عام قبائل کی سطح سے بلند نہ ہو سکیں۔

## والدِ گرامی حضرت ابوطالب علیہ السلام

ایمان محبم، امام معظم، ولی اللہ الاعظم حضرت علی علیہ السلام کے والدِ گرامی جناب ابوطالبؓ کا نام عبد مناف یا عمران بن عبدالمطلب بن ہاشم بن عبد مناف ہے، رسول خدا ملائیلہ اور آپؐ کے زبردست حامی اور محافظ تھے۔ حضرت ابوطالب علیہ السلام کے والدِ گرامی جناب عبدالمطلب مکہ کے سردار اور خانہ کعبہ کے زائرین اور حجاج کرام کے لیے ”سقایت“ اور ”رفاقت“ اور فراہمی آرام و آسائش

## ایمان محبم امام معظم

۲۱

تہذیب و شائستگی کے فروع، معاشرہ کی اصلاح و ترقی اور عمرانی و اجتماعی عدل اور انسانی حقوق کے تحفظ کو اپنی زندگی کا اہم ترین مقصد قرار دیا۔ شر و فساد کے عناصر کو کچلنے اور انسانیت، اخوت اور ہمدردی کے جذبات پیدا کرنے میں مسامی جیلہ کو سرگرم عمل رکھا، تفرقہ بندیوں کو ختم کرنے کے لیے جماعتی تنظیم کی بنیاد ڈالی۔ تجارت کو فروع دے کر معاشی فلاح و بہبود کا سامان کیا۔ مظلوموں کی حمایت و حق رسی کا پیڑا اٹھایا۔ دور دراز سے آنے والے حاجیوں کی مہماننگ اور مسافروں اور بے نوابوں کی خدمت و اعانت کا ذمہ لیا، یہی وہ امتیازات تھے جن کی وجہ سے انہوں نے عوام کے دلوں میں شایانِ شان مقام حاصل کیا اور عظمت و تو قیر کی زگا ہوں سے دیکھے گئے۔

قبائلِ عرب میں اُسی سلسلہ نسب کو اہمیت دی جاتی تھی جس میں قصی، ہاشم اور عبدالمطلب کے نام نسلک ہوتے تھے اور جن سلسلوں میں ان کا نام نہ آتا تھا وہ چند اس درخور اعتنا نہیں سمجھے جاتے تھے۔ بلکہ جن شاخوں میں قصی کا نام تو آ جاتا ہے مگر ہاشم و عبدالمطلب کے ناموں سے خالی ہیں وہ شاخیں بھی عام قبائل کی سطح سے بلند نہ ہو سکیں۔

غرض جو شرف اور امتیاز قدرت نے ہاشمی اور مظلی نسل کو دیا وہ کسی اور کو نصیب نہ ہو سکا اور نہ ہی کوئی بلندی و اوصاف میں ان کی برابری کا دعویٰ کرسکا۔ یہی وہ پاکیزہ سلسلہ ہے جو نسلی آلودگیوں سے براء اور شرف و برگزیدگی کے تاج و نگین سے آ راستہ رہا۔ چنانچہ ترمذی شریف جلد ص ۲۲۱ میں ہے کہ: سر کار رسالت مآب ملائیلہ کا ارشاد گرامی ہے: خداوند عالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اولاد سے اسماعیل علیہ السلام کی اولاد سے بنی کنانہ کو اور بنی کنانہ سے قریش کو اور قریش سے بنی ہاشم کو اور بنی ہاشم سے مجھے منتخب فرمایا۔

اس برگزیدگی اور انتخاب میں حضرت علی علیہ السلام بھی شریک ہیں اس لیے

ہوئے تھے اس کے باوجود ایک تنگ دست انسان تھے مگر انہی شرافت، بلندی طبع اور رفت و شان کی وجہ سے اس تنگ دست کو کسی پر آشکارا نہیں ہونے دیا۔

اب جبکہ حضرت ابوطالب علیہ السلام کی تائید اور تو سط سے جناب رسالت آماب طیبینہ اللہم نے حضرت خدجہ الکبری سے شادی کر لی اور معاشری حالات بہتر ہو گئے تو ایک مرتبہ مکہ میں قحط سالی کی وجہ سے آپ نے حضرت ابوطالبؓ کا ہاتھ بٹانے کے لیے حضرت علیؑ کو اپنی کفالت میں لے لیا اور زندگی کے آخری ایام تک حضرت علیؑ کی تربیت کرتے رہے۔

جب حضرت محمد مصطفیٰ طیبینہ اللہم مبعوث بر سالت ہوئے اور اعلان رسالت فرمایا تو جناب ابوطالبؓ نے آپ کی حفاظت کا فریضہ حضرت علی علیہ السلام کے پرد فرمایا اور خود بھی سرکار ختمی مرتبہ کو اپنی مکمل حمایت کا یقین دلایا۔ جیسا کہ کتاب کامل ابن اثیر حج اص ۲۳ میں ہے کہ آپ نے جذب حق پرستی سے متاثر ہو کر پراعتماد لجھ میں کہا: ”وَاللَّهِ لَنَمْعَنْهُ مَا بَقِيْنَا“ خدا کی قسم جب تک ہم زندہ رہیں گے اُن کی حفاظت کریں گے۔

الکامل ابن اثیر حج اص ۲۳ میں ہے کہ جب قریش نے دیکھا کہ ان کے عقائد کا تحفظ اسی صورت میں ہو سکتا ہے کہ جب اس داعی حق و حقیقت کا خاتمہ کر دیا جائے، مگر ابوطالبؓ کے ہوتے ہوئے انہیں آنحضرتؐ پر حملہ کرنے کی جرأت بھی نہ تھی، تو انہوں نے ابوطالبؓ کی حمایت و سرپرستی کو ختم کرنے کے لیے یہ کھیل کھیلا کہ ”عُمَارَةَ بْنِ وَلِيْدٍ“ نامی ایک خوبصورت نوجوان کو ابوطالبؓ کے پاس لائے اور کہا کہ آپ اسے اپنا بیٹا بنایجھے اور محمدؐ کی حمایت سے دستبردار ہو جائیے، جب حضرت ابوطالبؓ نے ان کی یہ انوکھی فرمائش سنی تو فرمایا:

”أَتَغْطُونَنِي إِنْكُمْ أَغْنُدُهُ لَكُمْ وَأَغْطِيْكُمْ إِنْبُنِي“

کے منصب پر فائز تھے، یعنی ان کی غذا و خوراک کا بندوبست فرمایا کرتے تھے۔

۸۔ عالم افیل میں بوقت وفات، جناب عبدالمطلب نے اپنی تمام اولاد کو اکٹھا کیا اور اپنے یتیم پوتے حضرت محمد مصطفیٰ طیبینہ اللہم کی کفالت حضرت ابوطالبؓ کے سپرد کی اور انہیں حضور محمد مصطفیٰ طیبینہ اللہم کی ہر طرح کی حفاظت اور نگرانی کی وصیت فرمائی۔ اس وقت سے جناب ابوطالبؓ نے اپنے والدگرامی کے جانشین کی حیثیت سے حضرت محمد طیبینہ اللہم کی سرپرستی اپنے ذمہ لے لی اور بعثت پیغمبر اسلام طیبینہ اللہم کے بعد بھی آپ کی ہر طرح سے نظرت اور حمایت کا کوئی دیقیقہ فروznداشت نہیں کیا۔

روایات کے مطابق آپ بھی قریش کے دوسرے افراد کی مانند تجارت کیا کرتے تھے، چنانچہ ایک مرتبہ جب شام کی طرف تجارت کے لیے تشریف لے گئے تو حضور محمد مصطفیٰ طیبینہ اللہم کو بھی اپنے ساتھ شام لے گئے، اسی سفر میں نصرانی راہب ”مُحَيْرَا“ نے آنجناب گونبٹ و رسالت کی خوشخبری دی۔

قریش میں جناب ابوطالبؓ کی سخاوت شہرت کی حامل تھی، جب بھی آپ کھانا تیار فرماتے تو قبلیہ کا ہر ایک فرد اس سے بہرہ مند ہوتا اور اپنے اپنے گھروں میں کھانا تیار نہیں کرتے تھے۔

جناب ابوطالبؓ کی ٹرفنگاہی، عدالت اور اثر و رسوخ کے بارے میں ہے کہ مکہ میں عرب کے قبائل اپنے مقدمات کا فیصلہ حضرت ابوطالبؓ سے کرتے تھے، اس کی وجہ یہ تھی آپ فیصلے کرتے وقت حق کا دامن کبھی ہاتھ سے نہیں چھوڑتے تھے، کسی کی رو رعایت کیے بغیر مبنی برحق فیصلہ کیا کرتے تھے۔

آپؓ نے حجاج کی خدمت کا جو منصب سقايت و رفادات اپنے والدگرامی سے ورثہ میں لیا تھا وہ قرضہ کی ادائیگی کے طور پر اپنے بھائی عباس کو سونپ دیا تھا، کیونکہ آپ کی عظمت کے سامنے اور سیادت کے آگے اگرچہ تمام لوگ سر تسلیم خم کئے

آپ لوگ کیا کھڑے ہیں جائیے خدا کی قسم میرے بھتیجی کی زبان  
کبھی جھوٹ سے آشنا نہیں ہوئی۔

اسی طرح آخرِ دم تک آپ پیغمبر اسلام<sup>م</sup> کی حفاظت کرتے رہے اور آپ  
نے اسی حفاظت اور خدمت رسول<sup>م</sup> کی وصیت اپنی اولاد کو بھی کی، جس کی بنابر حضرت  
علیٰ علیہ السلام نے اپنی ساری زندگی اسلام اور رسول اسلام ﷺ کی خدمت اور  
حفاظت میں صرف کر دی۔ تو یہ سبق تھا اس عظیم باپ کا۔

### والدہ ماجدہ فاطمہ بنت اسد

ایمان مجسم، امام معظم امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی والدہ  
ماجدہ کا اسم گرامی فاطمہ بنت اسد تھا۔ جبکہ اسد قبیلہ بنت عامر کے لڑکن سے حضرت ہاشم  
کے فرزند تھے، اس حافظ سے آپ جناب ہاشم کی پوتی اور رسول اللہ<sup>م</sup> کی پھوپھی اور حرم  
ابوطالب<sup>ب</sup> ہونے کی بنابر چھپی ہوئیں۔

جب حضرت رسالت مآب ﷺ حضرت ابوطالب<sup>ب</sup> کی کفالت میں آئے  
تو انہی کی گود، پیغمبر ایسے ہادی اکبر اور رہنمائے عظیم کی گہوارہ تربیت بنی اور انہی کی  
آن غوش محبت و شفقت میں پروش پائی۔ اگر ابوطالب<sup>ب</sup> نے تربیت میں باپ کے  
فرائض انجام دیئے تو فاطمہ بنت اسد نے آنحضرت<sup>م</sup> کی اس طرح محبت اور دلسوزی  
کے ساتھ دیکھ بھال کی کہ یقیم عبداللہ کو ماں کی کمی کا احساس نہ ہونے دیا۔ ان کا اپنے  
بچوں سے زیادہ خیال رکھتیں، پیغمبر اکرم<sup>م</sup> بھی انہیں ماں سمجھتے، ماں کہہ کر پکارتے اور  
ماں ہی کی طرح عزت اور احترام کرتے تھے۔ کتاب الاستیعاب جلد ۲ ص ۲۷۷ میں  
ہے کہ ان کی شفقت و محبت کا اعتراف کرتے ہوئے فرمایا: حضرت ابوطالب علیہ  
السلام کے بعد ان سے زیادہ کوئی مجھ پر شفیق اور مہربان نہ تھا اور منصب رسالت پر فائز

تَقْتُلُونَهُ هَذَا وَ اللَّهُ لَا يَكُونُ أَبْدًا“

یہ اچھا انصاف ہے کہ میں تمہارے بیٹے کو پا لوں اور اپنے بیٹے کو  
قتل کرنے کے لیے تمہارے سپرد کر دوں؟ خدا کی قسم ایسا ہرگز  
نہیں ہو سکتا۔

اسی طرح جب قریش نے حضرت ابوطالب<sup>ب</sup> کے پاس دوبارہ آکر کہا اگر محمد<sup>م</sup>  
اپنی روشن سے بازنہ آئے تو ہم انہیں قتل کر دیں گے، لہذا آپ اپنے بھتیجے کو سمجھائیں کہ  
وہ خاموش ہو جائیں اور اپنے سلسلہ تبلیغ کو بند کر دیں ورنہ آپ درمیان سے ہٹ  
جائیں اور ہمیں دلوں کی فیصلہ کر لینے دیں۔

چنانچہ جب ابوطالب<sup>ب</sup> نے حضور<sup>م</sup> کو ان کے جذبات سے آگاہ کیا تو آپ  
نے دلوں الفاظ میں کہہ دیا: ”خدا کی قسم! اگر یہ لوگ میرے ایک ہاتھ پر سورج اور  
دوسرے ہاتھ پر چاند لا کر رکھ دیں، جب بھی میں اعلانِ حق اور ادائے فرض سے  
دستبردار نہیں ہو سکتا“،

جب ابوطالب<sup>ب</sup> نے آپ<sup>م</sup> سے یہ الفاظ سننے تو بوڑھے جسم پر لرزہ طاری ہو گیا اور ان کے  
عزم و استقلال سے متاثر ہو کر پوری خود اعتمادی کے ساتھ کہا: جیسا کہ تاریخ طبری میں  
جلد ۲ ص ۲۷ میں ہے:

”إِذْهَبْ يَا ابْنَ أَخِيْ فَقُلْ مَا أَحْبَبْتَ فَوَاللَّهِ لَا  
أَسْلِمُكَ لِشَيْءٍ أَبْدًا“، فرزند برادر جائیے اور جو جی چاہے  
کہیے، خدا کی قسم میں آپ کا ساتھ کبھی نہیں چھوڑوں گا۔

اس تجدید عہد کے بعد ابوطالب<sup>ب</sup> نے قریش کی طرف رخ کیا اور کہا جیسا کہ کتاب  
الاصابۃ ج ۲ ص ۱۱۶ میں ہے:

”وَاللَّهِ مَا كَذَبَ ابْنُ أَخِيْ قَطْ“،

## ایمان مجسم امام معظم

۲۸

اس لحاظ سے ہم مجموعی زندگی ۲۳ سال کو پانچ حصوں میں تقسیم کر کے اس پر تفصیل سے روشنی ڈالیں گے اور اپنے ناظرین کو بتائیں گے کہ آپ کی زندگی کے پانچ بابرکت دورائے کس طرح اسلام اور پیغمبر اسلامؐ کی خدمت میں گزرے؟ توجہ فرمائیے:

- ۱۔ آپ کی ولادت باسعادت سے پیغمبر اکرمؐ کی بعثت تک
- ۲۔ حضورؐ کی بعثت سے ہجرت تک
- ۳۔ حضورؐ کی ہجرت سے رحلت تک
- ۴۔ حضورؐ کی رحلت سے اپنی خلافت ظاہری کے آغاز تک
- ۵۔ دوران خلافت سے شہادت تک

## ا۔ ایمان مجسم ولادت سے بعثت پیغمبرؐ تک

ناظرین! جیسا کہ ہم عرض کر چکے ہیں کہ اگر ہم ایمان مجسم، امام معظم، ولی اللہ الاعظم حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی زندگی کو پانچ حصوں میں تقسیم کریں تو زندگی کا پہلا حصہ بعثت سے دس سال پہلے پر مشتمل ہے، کیونکہ آپ کی ولادت باسعادت حضورؐ کی ولادت کے تیس سال بعد ہوئی اور حضور اکرمؐ نے چالیس سال کی عمر میں اعلان رسالت فرمایا، تو گویا بوقتِ اعلان رسالت امیر المؤمنین علی علیہ السلام دس برس کے تھے۔

آپؐ کی زندگی کا یہ عرصہ ایک حساس دوران ہے پر مشتمل تھا، کیونکہ اس دوران میں آپؐ کی روحانی تربیت حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کے زیر سایہ اور آپؐ کے خانہ اقدس میں ہوئی، اسلامی مورخین مثلاً:

- ۱۔ ابن اثیر اپنی کتاب ”الکامل فی التاریخ“، جلد ۲ ص ۵۸ میں
- ۲۔ عبد الملک بن ہشام اپنی کتاب ”سیرت نبویہ“، جلد ۲ ص ۲۶۲ میں

## ایمان مجسم امام معظم

۲۷

ہونے کے بعد اپنے منصی فرانس سے وقت نکلتے، ان کے ہاں آتے اور اکثر دوپہر کے اوقات انہی کے ہاں گزارتے، چنانچہ طبقات ابن سعد ج ۸ ص ۲۲۲ میں ہے: ”کَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَزُورُهَا وَ يَقِيلُ فِي بَيْتِهَا“، حضرت رسول خدا آپؐ کی زیارت کو آتے اور دوپہر کو انہی کے ہاں استراحت فرماتے۔

جناب ابوطالبؐ ہاشمی تھے اور جناب فاطمہ بنت اسد بھی ہاشمیہ تھیں، لہذا مادری، پدری دونوں نسبتوں سے ہاشمی ہونے کا شرف سب سے پہلے ابوطالبؐ اور فاطمہ بنت اسد کی ہی اولاد کو حاصل ہوا۔

ابن قتیبہ کتاب ”المعارف“ ص ۸۸ میں لکھتے ہیں: ”فاطمہ بنت اسد پہلی ہاشمیہ خاتون ہیں جن سے نجیب الطرفین ہاشمی اولاد ہوئی“،

## ایمان مجسم کی پاکیزہ زندگی

ناظرین محترم! جیسا کہ بتایا جا چکا ہے کہ ایمان مجسم، امام معظم، ولی اللہ الاعظم، امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی ولادت باسعادت ۱۳۔ رجب المجب ۲۳ میں عالم الفیل کو خانہ کعبہ کے اندر ہوئی اور ۲۱۔ رمضان ۲۰ میں ھومسجد کو فہرست کو شرف شہادت حاصل ہوا۔ آپؐ کی مجموعی طور پر دنیوی زندگی ۲۳ سال بنتی ہے۔

اس لحاظ سے اگر دیکھا جائے کہ جب سرکار رسالت مآب طیلیلہم مبعوث بر رسالت ہوئے تھے تو اس وقت آپؐ کا سن مبارک دس سال کا تھا اور اسی عمر سے آپؐ نے تاریخ اسلام میں رونما ہونے والے تمام حوادث اور واقعات کو رسول گرامیؐ کے ساتھ مل کر پچشم خود ملاحظہ فرمایا اور شریک کار رسالت رہے۔ حضور گرامیؐ کی رحلت کے بعد بھی آپؐ نے تیس سال زندگی گزاری۔

ناظرین! جیسا کہ پہلے بتایا جا چکا ہے کہ حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ نے اپنی زندگی کے آٹھ سال اپنے جد بزرگوار حضرت عبدالمطلب کے زیر سایہ اور ان کی زیر تربیت گزارے اور حضرت عبدالمطلب نے بوقت وفات ان کی تربیت اور کفالت کی ذمہ داری حضرت ابوطالبؓ کے سپرد کی اس طرح حضور پاکؓ آٹھ سال کی عمر میں اپنے پچا بزرگوار حضرت ابوطالبؓ کے زیر کفالت آگئے اور انہی کے زیر سایہ پے بڑھے اور جوان ہوئے۔

اسی لیے حضور پاکؓ ﷺ چاہتے تھے کہ حضرت ابوطالبؓ کے کسی فرزند کی کفالت اور تربیت کر کے حضرت ابوطالبؓ اور جناب فاطمہؓ بنت اسد کی زحمات کا شکریہ ادا کریں اور ان کے ان فرزندوں میں سے آپؓ کی نگاہ حضرت علیؑ پر تھی، چنانچہ امیر المؤمنین علیؑ نے اپنی خلافت کے دوران اسی بات کی طرف اشارہ فرمایا: جیسا کہ نجح البلاغہ صحیح صاحب خطیہ قاصعہ ۱۹۲ میں فرماتے ہیں:

”وَقَدْ عِلِّمْتُمْ مَوْضِعِي مِنْ رَسُولِ اللَّهِ(صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ بِالْقَرَبَةِ) الْمَنْزِلَةَ الْخَصِيْصَةَ: وَضَعْنَى فِي حِجْرِهِ وَأَنَا وَلَدٌ يَضْمُنُنِي إِلَى صَدْرِهِ، وَيَكْنُفُنِي فِي فَرَاسِهِ، وَيُمْسِنِي جَسَدَهُ، وَيُشِّمِنِي عَرْفَهُ، وَكَانَ يَمْضِعُ الشَّيْءَ ثُمَّ يُلْقِمُنِيهِ، .....“

تم اصحاب پیغمبر (ﷺ) اچھی طرح جانتے ہو کہ میرا حضرت رسول خدا کے ساتھ کس قدر قریب ترین رشتہ ہے اور مجھے آنحضرت سے کس قدر خصوصی منزالت کا شرف حاصل ہے!! اور تم یہ بھی جانتے ہو کہ میں ابھی کم سن بچہ تھا کہ حضور سرورِ کائنات مجھے اپنی آنکوشا محبت میں لے لیتے تھے، اپنے سینے سے لگایا

۳۔ محمد بن جریر طبری کتاب ”تاریخ الامم والملوک“، جلد ۲ ص ۱۳ میں  
۴۔ ابن ابی الحدید اپنی کتاب شرح نجح البلاغہ جلد ۳ ص ۱۱۶ میں لکھتے ہیں:  
”ایک سال مکہ میں شدید قحط ہوا، اس وقت جناب رسالت ﷺ کے پچا بزرگوار حضرت ابوطالبؓ کا بڑا کنبہ تھا اور اخراجات بہت زیادہ تھے، حضور محمد مصطفیٰؐ نے اپنے پچا جناب عباس کو جو بنی ہاشم کے ثروت مندرجہ افراد میں سے تھے، یہ تجویز پیش کی کہ ہم میں سے ہر ایک کو جناب ابوطالبؓ کے فرزندان میں سے ایک ایک فرد کی کفالت کرنی چاہیے تاکہ پچا ابوطالبؓ سے مالی دباؤ کم ہو سکے، چنانچہ حضرت عباس نے حضور پاکؓ کی اس تجویز کو پسند کیا اور دونوں حضرت ابوطالبؓ کے پاس تشریف لے گئے اور انہیں تمام تفصیل سے آگاہ کیا، انہوں نے بھی اس تجویز سے موافق فرمائی، جس کے نتیجے میں حضرت عباس، جناب جعفر بن ابوطالب کو اور حضرت محمد ﷺ حضرت علیؑ کو اپنے گھر میں لے آئے۔“

حضرت علیؑ اسی طرح حضرت محمد ﷺ کے گھر میں تھے ہی کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد مصطفیٰؐ کو رسالت کے ساتھ مبعوث فرمایا اور حضرت علیؑ نے سب سے پہلے آنجناب کی رسالت کی تصدیق کی۔

ابوالفرج اصفہانی اپنی کتاب ”مقاتل الطالبین“، ص ۱۳ میں لکھتے ہیں کہ: ”اس بارے میں حضرت محمد مصطفیٰؐ فرمایا کرتے تھے کہ: میں نے اسی شخص کو منتخب کیا ہے جسے خدا نے میرے لیے منتخب فرمایا ہے“

لکت کدہ کی طرف تشریف لے جاتے۔

قرائے بتاتے ہیں کہ حضرت رسالت ماب طلیعۃ اللہم کو امیر المؤمنین علی بن ابی الہب علیہ السلام سے جو شدید محبت تھی اسی وجہ سے حضور انہیں بھی اس عرصہ کے لیے غارِ حراء اپنے ساتھ لے جاتے اور جب پہلی بار فرشتہ وحی اسی غار میں حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر وحی لے کر نازل ہوا اور از جانب پروردگار منصبِ رسالت سے نوازا تو حضرت علی علیہ السلام اس وقت بھی سرکار رسالت ماب طلیعۃ اللہم کے ساتھ تشریف فرمائے اور یہ وہی ایام تھے جن میں حضور پاک عبادت پروردگار عالم کے لیے کوہ حراء میں تشریف لے جا باکرتے تھے:

حضرت علی علیہ السلام اس بارے میں نجح البلاغہ کے اسی خطبہ قاصدہ میں فرماتے ہیں:

وَلَقَدْ كَانَ يُحَاوِرُ فِي كُلِّ سَنَةٍ بِحَرَاءَ فَارَاهُ وَلَا يَرَاهُ  
يُبَرِّى ..... وَلَقَدْ سَمِعْتُ رَنَةَ الشَّيْطَانَ حِينَ نَزَلَ  
بِوَحْىٍ عَلَيْهِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَا هَذِهِ الرَّنَةُ؟  
فَقَالَ: هَذَا الشَّيْطَانُ قَدْ أَيْسَ مِنْ عِبَادَتِهِ، إِنَّكَ  
سَمِعْتُ مَا أَسْمَعْ وَتَرَى مَا أَرَى إِلَّا أَنَّكَ لَسْتَ بِنَبِيٍّ  
لِكَنْكَ لَوْنَى وَأَنَّكَ لَعَلَمَ أَخْبَرَ،

حضرت رسول پاک ﷺ ہر سال عبادت خدا کے لیے کوہ حراں تشریف لے جاتے اور میرے علاوہ کوئی اور شخص آپ کو نہیں لیکھ پاتا تھا..... تو جب آنحضرت ﷺ پر وحی نازل ہوئی تو اس نے شیطان کی تجھ و پکار کی آواز سنی، حضورؐ کی خدمت میں

کرتے تھے، مجھے اپنے ساتھ بستر میں سلایا کرتے تھے، میرا جسم حضور اقدس کے جسم مبارک سے مس ہوا کرتا تھا اور میں آپ کے معطر پسینے کی خوشبو کو سونگھا کرتا تھا، حضور انور غذا کو اپنے منہ میں، حاجا کر مجھ کھانا بار کرتے تھے.....

..... وَلَقَدْ كُنْتُ اَتَّبِعُهُ اِتِّبَاعَ الْفَصِيلِ اَثْرَ اُمِّهِ  
يَرْفَعُ فِي كُلِّ يَوْمٍ مِنْ اَخْلَاقِهِ عَلِمًا وَيَأْمُرُنِي بِالْاِقْسِدَاءِ  
“لَهُ”

.....جس طرح معصوم بچہ اپنی ماں کے پیچھے پیچھے چلا کرتا ہے میں بھی ہر جگہ حضورؐ کے پیچھے پیچھے چلا کرتا تھا، آپ روزانہ مجھے اخلاقی فضائل کی تعلیم دیا کرتے تھے اور ساتھ ہی محظی حکم دیا کرتے تھے کہ میں ان اخلاق کی پیروی کروں۔

ایمان مجسم، حضور کے ساتھ غارِ حرام

ناظرین گرامی، یقیناً جانتے ہوں گے کہ مکہ مکرمہ کے شمال میں ”حراء“ نامی یک پہاڑ ہے جس کی چوٹی پر ایک غار ہے، اسے ”غارِ حراء“ کہتے ہیں، چنانچہ سیرۃ ابن حشام جلد اص ۲۵۲ میں ہے:

”سرکار محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم“ مبعوث بر سالت ہونے سے پہلے سال میں ایک مرتبہ ایک ماہ کے لیے اسی غار میں تشریف لا کر خدا کی عبادت کیا کرتے تھے اور اگر اس دوران میں کوئی فقیر اور سوالی آ جاتا تھا تو اسے کھانا کھلاتے تھے اور مہینے کے اختتام پر جب گھر تشریف لے جانا چاہتے تو پہلے ”مسجد الحرام“ جاتے اور سات

## ۲۔ ایمان محسمنامہ بعثت سے ہجرت تک

حضرت علی علیہ السلام کی زندگی کا دوسرا حصہ رسالت مآب ﷺ کی بعثت سے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت پر مشتمل ہے، جو تیرہ سال بنتا ہے اور آپؐ کی زندگی کا یہ عرصہ اسلام کی ترقی اور پیشافت کے لیے روشن خدمات، جہاد اور عظیم اور بر جستہ اقدامات کو اپنے دامن میں لیے ہوئے ہے، جو تاریخ اسلام میں کسی دوسرے کے نصیب نہیں ہوئے۔

## مسلم اول شہ مردان علی

اسی دوران میں علی بن ابی طالب علیہما السلام کا سب سے پہلا اعزاز اور افتخار یہ تھا کہ آپؐ نے تمام دنیا سے سب سے پہلے اسلام کو قبول فرمایا، بلکہ اس سے بہتر الفاظ میں یوں کہوں کہ دیرینہ مدت سے اپنے دل میں چھپائے ہوئے اسلام کا اظہار فرمایا، کیونکہ مناقب خوارزمی ص ۱۸ کے مطابق علی بن ابی طالبؐ اپنے بچپن ہی سے تو حید پرست تھے اور کبھی بھی خود کو بت پرستی سے آلوہ نہیں کیا، تاکہ یہ کہا جائے کہ بت پرستی سے دست کشی کر کے اسلام کو قبول فرمایا، جبکہ دوسرے لوگوں کے بارے میں ایسا نہیں کہا جاسکتا۔

اسلام کے اظہار میں سبقت بہت بڑا اعزاز ہے جس پر قرآن کو بھی فخر ہے، جیسا کہ سورہ واقعہ آیت نمبر ۹۰ اور آیت فرماتا ہے: ”وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ أُولُئِكَ الْمُقْرَبُونَ“ سبقت لے کر آگے بڑھنے والے ہی تو مقربان بارگاہ ہیں۔ اسلام کی قبولیت کے لیے سبقت ایک ایسا موضوع ہے جس پر قرآن نے اپنی خاص توجہ مرکوز کی ہے، حتیٰ کہ جو لوگ فتح کہے سے پہلے ایمان لے آئے اور اپنے جان اور مال کو راہ خدا میں خرچ کر دیا خداوند عالم نے انہیں ان لوگوں پر فضیلت عطا فرمائی ہے جو

عرض کیا: ”حضور! یہ چیخ و پکار کیسی؟ تو حضور نے فرمایا: یہ شیطان کے چیختنے چلانے کی آواز ہے،“ اب وہ اس بات سے نا امید ہو گیا ہے کہ روئے زمین پر اس کی عبادت ہو۔

یا علی! جو کچھ میں سن رہا ہوں تم بھی وہی کچھ سن رہے ہو اور جو کچھ میں دیکھ رہا ہوں تم بھی وہی دیکھ رہے ہو، مگر فرق یہ ہے کہ تم نبی نہیں ہو بلکہ میرے وزیر ہو اور خیر پر قائم ہو۔

بہر صورت علی علیہ السلام کے روح کی پاکیزگی اور سرکار رسالت مآب ﷺ کی مسلسل تربیت اس بات کا سبب بن گئی کہ آپؐ اسی بچپن کے دوران ہی سے اپنے حساس قلب، گہری بصیرت اور باہوش سماعت کے ذریعہ ایسی چیزوں کو دیکھتے اور ایسی باتوں کو سنتے تھے جن کا دیکھنا اور سننا عام انسان کے بس کی بات نہیں تھی۔ ابن ابی الحدید معتزلی نجح البلاغہ کی شرح جلد ۱۳ ص ۲۰۸ میں لکھتے ہیں کہ:

”کتب صحاح میں روایت کی گئی ہے کہ جب جبرائیل امین پہلی بار حضرت رسول خدا پر نازل ہوئے اور آپؐ کو منصب رسالت سے خدا کی جانب سے نوازا گیا تو اس وقت حضرت علی علیہ السلام کی حضور پیغمبر خدا کے پاس موجود تھے،“

اسی کتاب میں ہے: حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: حضرت علی علیہ السلام کے مبعوث بر سالت ہونے سے پہلے ہی آپؐ کے ساتھ ساتھ رہے، حضور کی نبوت کے نور کو ملاحظہ فرمایا کرتے اور فرشتے کی آواز کو بھی سن کرتے تھے، رسالت مآب ان سے فرماتے تھے کہ اگر میں خاتم النبیین نہ ہوتا تو تم ضرور پیغمبر ہوتے، البتہ تم میرے ولی اور وارث ہو اور اوصیاء کے سردار اور پرہیزگاروں کے پیشواؤ اور متفقین کے امام ہو۔

## ایمان مجسم امام معظم

۳۶

جھکاؤ اور خطرناک حالات میں جان و مال کی قربانی کو خاص اہمیت حاصل تھی، کیونکہ پیغمبر اکرم ﷺ کی دعوت کے ابتدائی ایام میں جبکہ قریش کی قدرت اور طاقت کے علاوہ کسی اور کے پاس طاقت موجود نہیں تھی اور بت پرستوں کے علاوہ کسی کو دم مارنے کی اجازت نہیں تھی، اس وقت اسلام اور ایمان کا اظہار جہاد اکبر سے کم نہیں تھا اسی لیے اصحاب رسول ﷺ کے اندر اسلام کے لیے سبقت کا جذبہ اہم ترین اعزاز کا حامل تھا۔ مذکورہ تصریحات کے بعد حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی اسلام میں سبقت کی عظمت بخوبی واضح ہو جاتی ہے۔

### ایمان مجسم — سابق الاسلام کیسے؟

ایمان مجسم، امام معظم، ولی اللہ الاعظیم حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کے اسلامی تاریخ اور سیرت کی کتابوں میں سابق الاسلام ہونے کے دلائل اور شواہد اس قدر زیادہ ہیں کہ جنہیں بیان کرنا ہمارے بس کی بات نہیں ہے اور نہ ہی ہمارا یہ پروگرام اس کا متحمل ہو سکتا ہے، صرف بطورِ غمونہ یہاں پر چند ایک کوڈ کر کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں، ملاحظہ ہو:

الف: سب سے پہلے خود سرکار ختمی مرتبت حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کے سابق الاسلام ہونے کو بیان فرمایا ہے اور اصحاب باوقار کے بھرے مجمع میں اس بات کا اعلان بھی فرمایا ہے، جیسا کہ ابن عبد البر کی کتاب ”الاستیعاب فی معرفة الصحابة“ جلد ۳ ص ۲۸ میں ابن ابی الحدید کی تحریخ ”شرح نوح البلاغة“ جلد ۱۳ ص ۱۱۹ میں اور حاکم نیشاپوری کی کتاب ”المستدرک علی ایجھیں“ جلد ۳ ص ۷۴ میں ہے کہ حضور نے فرمایا:

”اولکم و روداً علی الحوض اولکم اسلاماً علی بن

## ایمان مجسم امام معظم

۳۵

فتح مکہ کے بعد ایمان لے آئے، چہ جائیکہ وہ لوگ جو بھرت سے پہلے اور اسلام کے ابتدائی دور میں اسلام لے آئے، ان کے بارے میں قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: (سورہ حدید آیت ۱۰)

”لَا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتحِ وَقَتَلَ .

أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ مَبْعَدِ  
وَقَاتَلُوا . وَكُلًا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى “

تم میں سے جن لوگوں نے فتح مکہ سے پہلے راہ خدا میں خرچ کیا اور جہاد کیا، ان لوگوں کے برابر نہیں ہیں جنہوں نے اس کے بعد راہ خدا میں خرچ کیا اور جہاد کیا، وہ لوگ خدا کے نزدیک بہت عظیم درجہ کے مالک ہیں اور اللہ تعالیٰ نے ہر ایک سے اچھا وعدہ کیا ہے۔

یاد رہے کہ ۸ میں مکہ فتح ہوا اور فتح مکہ سے پہلے مسلمان ہونے والوں کو یہ فضیلت اور برتری حاصل ہے کہ وہ لوگ اس وقت مسلمان ہوئے جب اسلام ابھی جزیرہ العرب میں بھی پوری طرح اپنی اوج عظمت اور رفت و عروج تک نہیں پہنچا تھا، بت پرستی کا مرکزی مقام یعنی مکہ معظمہ ابھی تک ناقابل شکست اور مضبوط قلعہ کی حیثیت سے باقی تھا اور مسلمانوں کے جان و مال کو ہر طرف سے خطرات نے اپنے گھیرے میں لیا ہوا تھا۔

مکہ سے مدینہ کی طرف بھرت اور اوس و خزرجن اور مدینہ کے اطراف کے دوسرے قبائل کے مسلمان ہو جانے کے بعد مسلمانوں نے کسی حد تک سکھ کا سانس لیا اور اسلام بھی آہستہ آہستہ ترقی کرنے لگا، مسلمانوں کو کسی حد تک جنگوں میں بھی کامیابی حاصل ہونے لگی مگر مکمل طور پر خطرات دور نہیں ہوئے تھے، اسی لیے اسلام کی طرف

د: ایک اور مقام پر آپ سابق الاسلام ہونے پر فخر محسوس کرتے ہوئے فرماتے ہیں، جیسا کہ نجاح البلاغ خطبہ ۱۳ میں ہے:

”اللَّهُمَّ إِنِّي أَوَّلُ مَنْ أَنَابَ، وَسَمِعَ وَأَحَادِيبَ، لَمْ يَسْبِقْنِي إِلَّا رَسُولُ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ بِالصَّلَاةِ).“

اے اللہ میں پہلا وہ شخص ہوں جس نے تیری بارگاہ کی طرف رجوع کیا ہے، تیرے رسول کی باتوں کو سنا اور ان کی دعوت پر لبیک کہا ہے اور پیغمبر اسلام کے سوا مجھ سے پہلے کسی نے نماز نہیں پڑھی۔

ھ: خود امیر المؤمنین علیہ السلام ہی فرماتے ہیں: جیسا کہ محمد بن جریر طبری کی کتاب تاریخ الامم والملوک جلد ۲ ص ۳۱۲ میں، کتاب کامل ابن اثیر جلد ۲ ص ۷۵ میں، المستدرک علی الحججیں جلد ۳ ص ۱۱۲ میں ہے: آپ نے فرمایا:

”أَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَأَخْوَرَ رَسُولِهِ وَأَنَا الصِّدِيقُ الْأَكْبَرُ لَا يَقُولُهَا بَعْدِي إِلَّا كَاذِبٌ مُفْتَرٌ، صَلَّيْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ قَبْلَ النَّاسِ بِسَبْعِ سِنِينَ،“

میں خدا کا بندہ اور اس کے رسول کا بھائی ہوں، میں ہی صدیق اکابر ہوں اور میرے بعد جو بھی ایسا عوی کرے گا جھوٹا اور کذاب ہوگا، میں نے رسول خدا کے ساتھ مل کر دوسرے لوگوں سے سات سال پہلے نماز ادا کرنا شروع کر دی تھی۔

ابی طالب ”

بروز قیامت حوض کوثر کے کنارے جو شخص مجھ سے سب سے پہلے ملاقات کرے گا وہی ہے جو سب سے پہلے مجھ پر اسلام لایا یعنی علی بن ابی طالب علیہ السلام۔

ب: علماء اور محدثین نے بھی اسی بات کو نقل کیا ہے، چنانچہ کتاب الاستیعاب فی معرفۃ الاصحاب جلد ۳ ص ۳۲ میں ابن عبد البر نے، الکامل فی التاریخ جلد ۲ ص ۷۵ میں ابن اثیر نے لکھا ہے کہ:

”استتبی النبی یوم الاثنین و صلی علی یوم الثلاثاء“  
حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ سوموار کے دن میتوث بر سالت ہوئے اور اس کے دوسرے دن یعنی منگل کے دن علی بن ابی طالب علیہ السلام نے آپؐ کے ساتھ مل کر نماز ادا کی۔

ن: ایمان محسمنامہ بارے میں نجاح البلاغ کے خطبہ قاصدہ میں ارشاد فرماتے ہیں:

”وَلَمْ يَجْمَعْ بَيْتٌ وَاحِدٌ يَوْمَئِذٍ فِي الْإِسْلَامِ غَيْرَ رَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ) وَخَدِيجَةَ وَأَنَا شَالِثُهُمَا، أَرَى نُورَ الْوَحْيِ وَالرِّسَالَةِ، وَأَشْمُرِيَّةَ النُّبُوَّةِ.“

ان دونوں میں اسلام صرف اور صرف رسول خدا اور خدیجہ الکبریٰ ہی کے گھر تک محدود تھا اور ان میں کا تیسرا شخص میں تھا، میں وہی اور رسالت کے نور کی چمک دیکھ رہا تھا اور نبوت کی عطریزی سانسوں کو محسوس کر رہا تھا۔

تو ناظرین! اس واقعہ سے بخوبی معلوم ہو جاتا ہے حضور رسالت مآب کی دعوتِ اسلام کے آغاز میں حضرت خدجہؓ کے علاوہ صرف علی بن ابی طالبؓ ہی تھے جنہوں نے آپؐ کی آواز پر لبیک کہی اور آپؐ کی تصدیق کی۔

### ایمان مجسم، حامی اور جانشین رسالت

حضرت رسالت مآب ﷺ معمouth بررسالت ہونے کے تین سال بعد تک خاموشی کے ساتھ تبلیغ رسالت فرماتے رہے صرف خصوصی طور پر ان لوگوں کو دعوتِ اسلام دیتے جن میں قبول کرنے کی صلاحیت ہوتی اور وہ اسے قبول بھی کر لیتے تھے۔

تین سال کے بعد فرشتہ وحی نازل ہوا اور خداوند عالم کا فرمان آپؐ تک پہنچا کہ آپؐ اپنی دعوت کا آغاز اپنے قربی رشتہ داروں سے کریں، چنانچہ سورہ شعراء آیت ۲۱۳ تا ۲۱۶ میں ارشاد ہوتا ہے:

”وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ. وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ  
لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ. فَإِنْ عَصُوكَ فَقُلْ إِنِّي  
بَرِيَّ عَمَّا تَعْمَلُونَ“

اپنے قربی رشتہ داروں کو عذابِ الہی سے متنبہ کیجئے اور اپنے شانوں کو ان مومنین کے لیے جھکا دیں جو آپؐ کی پیروی کرتے ہیں، ان کے ساتھ محبت اور شفقت سے پیش آئیں، پس اگر وہ آپؐ کی مخالفت کریں تو آپؐ کہہ دیجئے کہ میں تمہارے برے کاموں سے بیزار ہوں۔

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر کیا وجہ ہے کہ حضور گرامیؐ کو اپنی دعوت کا آغاز اپنے قربی رشتہ داروں سے کرنے کا حکمل رہا ہے؟ آخر کیوں؟

و: عفیف بن قیس کندی کی شہادت:

کتاب شرح نجح البلاغہ ابن ابی الحدید جلد ۱۳ ص ۲۲۶، کتاب تاریخ الامم والملوک یعنی تاریخ طبری جلد ۲ ص ۲۱۲، جبلہ ابن ابی الحدید اسی شرح نجح البلاغہ میں اس واقعہ کو عبد اللہ بن مسعود سے نقل کرتے ہیں کہ: ”میں زمانہ جاہلیت میں عطر کا کاروبار کیا کرتا تھا، اپنے ایک تجارتی سفر میں مکہ گیا ہوا تھا اور ایک مرتبہ مکہ کے ایک بڑے تاجر عباس کا مہمان تھا، ایک دن مسجد الحرام میں عباس کے ساتھ بیٹھا ہوا تھا، سورج اپنے عروج کو پہنچا ہوا تھا، اتنے میں ایک جوان کو دیکھا جو مسجد کے اندر داخل ہوا، اس کی صورت چاند کی مانند چمک رہی تھی، اس نے ایک مرتبہ آسمان کی طرف دیکھا پھر خانہ کعبہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنا شروع کر دی، تھوڑی ہی دیر کے بعد ایک خوبصورت نوجوان آ کر اس کے دامیں جانب کھڑا ہو گیا، پھر پردے میں پٹی ہوئی ایک خاتون آئی جوان کے پیچھے کھڑی ہو گئی اور تینوں لوگ نماز پڑھنے اور کوع اور سجود میں مشغول ہو گئے“

بت پرستی کے اس مرکز میں، میں نے تین افراد کو نماز پڑھتے ہوئے دیکھا تو حیرت زده ہو گیا اور عباس کی طرف منہ کر کے پوچھا: ”یہ تو عظیم حادثہ ہے!“ اس نے بھی میرے جملے کو دہرا یا اور کہا: ”آیا ان افراد کو پیچانتے ہو کہ کون ہیں؟“ میں نے کہا: ”نهیں تو!“ اس نے کہا: یہ جوان جو سب سے آگے کھڑا ہے میرا بھتیجا محمد بن عبد اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) ہے، دوسرا نوجوان بھی میرا بھتیجا علی بن ابی طالب (علیہ السلام) ہے اور وہ خاتون جو دیکھر ہے ہو، وہ میرے بھتیجے محمدؐ کی زوجہ ہیں اور محمدؐ دعویٰ کرتے ہیں کہ ان کا یہ دین اللہ کی طرف سے نازل ہوا ہے اور اس وقت روئے ز میں پران تین لوگوں کے علاوہ کوئی بھی ان کے دین کا پیروکار موجود نہیں ہے۔“

تمہارے لیے دنیا و آخرت کی خیر لے کر آیا ہوں، میرے اللہ نے مجھے حکم دیا ہے کہ تمہیں خدا کی وحدانیت اور اپنی رسالت کی طرف دعوت دوں، تم میں سے کون شخص ہے جو اس راہ میں میرا ہاتھ بٹائے وہ میرا بھائی، میرا صی اور میرا جانشین ہو؟“

یہ کہہ کر آپ خاموش ہو گئے تاکہ معلوم ہو جائے کہ کون ثبت جواب دیتا ہے؟ اس موقع پر مطلق سکوت کا فرمایا ہو گیا، سب لوگوں نے اپنے سر جھکایے تھے محفل پر سننا تھا، ہر ایک سوچوں میں پڑا ہوا تھا، اتنے میں علی بن ابی طالب علیہ السلام نے اس سکوت وجود کو توڑا، اس وقت آپؐ کی عمر تقریباً تیرہ سال تھی، آپؐ کھڑے ہو گئے اور رسالت مآب علیہ السلام کی طرف منہ کر کے عرض کیا: ”اے اللہ کے رسول! اس راہ میں میں آپؐ کی امداد اور نصرت کے لیے حاضر ہوں!“ اس کے بعد اپنا ہاتھ پیغمبر خدا کی طرف بڑھایا تاکہ آپؐ کی بیعت کریں اور جاں شاری اور فدا کاری کا آپ سے وعدہ کریں، مگر پیغمبر خدا نے فرمایا: ”علی! بیٹھ جاؤ!!“ حضور پاکؐ نے پھر ان لوگوں کی طرف منہ کر کے وہی الفاظ دہرائے، مگر کسی نے ثبت جواب نہ دیا، علیؐ پھر کھڑے ہوئے اور حصہ سابق رسول گرامی کی خدمت میں وہی عرض کیا جو پہلے کر چکے تھے، اب کے بھی رسول خڈا نے انہیں بیٹھ جانے کا حکم دیا۔

تیسرا مرتبہ حضور انورؐ نے اپنی سابقہ تقریر دہرائی اور ان سے مدد کے طالب ہوئے، مگر علی بن ابی طالبؐ کے علاوہ کسی نے بھی ثبت جواب نہ دیا، تو اس موقع پر سرکار رسالت مآبؐ نے اپنا ہاتھ علیؐ کے ہاتھ پر مارا اور بنی ہاشم کے سن رسیدہ لوگوں کے سامنے یہ تاریخی جملہ ارشاد فرمایا:

”اے میرے قریبی عزیزو اور نزدیک کے رشتہ دارو! اب کے بعد تمہارے درمیان یہ علیؐ ہی میرا بھائی، میرا صی اور میرا خلیفہ

تو اس کا جواب یہ ہے کہ کسی تحریک کا رہبر خواہ وہ الہی تحریک ہو یا بشری اور رہبر خواہ الہی ہو یا بشری جب تک اس کے قریبی عزیزو اور رشتہ دار اس پر اظہارِ اعتماد نہیں کریں گے اور اس پر اعتماد کرتے ہوئے اس کی پیروی نہیں کریں گے اس کا اثر ہرگز دوسروں پر واقع نہیں ہو گا اور وہ تحریک غیر موثر ہو کر ختم ہو جائے گی، کیونکہ قریبی عزیز اس کے تمام اسرار اور رازوں سے مطلع ہوتے ہیں، اس کی اچھائی اور برائی کو اچھی طرح جانتے ہیں، اس کے عادات و اطوار کو سمجھتے ہیں اسی لیے ان کا اس تحریک پر ایمان لا کر اسے دل و جان سے قبول کرنا اس بات کا سبب ہوتا ہے کہ انجان لوگ بھی بہت جلد اسے قبول کرنے پر آمادہ ہو جاتے ہیں۔

اسی لیے حضور اکرم (علیہ السلام) نے حضرت علیؐ کو حکم دیا کہ بنی ہاشم کی ۲۵ (پینتالیس) بزرگ ہستیوں کے لیے دعوت کا اہتمام کیا جائے، دو پھر کا کھانا تیار کیا جائے جس میں گوشت اور دودھ کا بندوبست شامل ہو۔

جن لوگوں کو دعوت دی گئی تھی سب نے بروقت اپنی حاضری کو یقینی بنایا اور مقررہ وقت پر پہنچ گئے، سب کو کھانا کھلایا گیا اور جب سب لوگ کھانا کھا کر سیر ہو گئے تو پیغمبر خدا کے پیچا ”ابولہب“ نے اپنی سبک سرانہ محفل کا رنگ ہی بدل دیا اور کسی نتیجہ کے بغیر محفل برخاست ہو گئی اور مہمان کھانا کھانے کے بعد اپنے اپنے گھروں کو چلے گئے، مگر حضورؐ نے فرمایا کہ کل پھر اس قسم کی دعوت کا بندوبست کیا جائے، ابولہب کے سواد و سرے تمام لوگوں کو بلایا گیا۔ حضرت علیؐ نے دعوت کا بندوبست کیا سب لوگ بروقت پہنچ گئے، کھانا کھائیں کے بعد حضور سرورِ کائناتؐ نے اپنی گفتگو کو ان الفاظ کے ساتھ شروع کیا:

”اے بنی عبدالمطلب! آج تک کوئی شخص اپنی قوم کے لیے اس سے بہتر کوئی چیز نہیں لایا جو میں تمہارے لیے لایا ہوں، میں

## عظیم فداکاری

ابھی بعثت پیغمبرؐ کو تیرہ سال ہی گزرے تھے کہ پیان عقبہ دوم کے انعقاد کے بعد ایک مرتبہ ۱۳ ذی الحجہ کی رات اہل یہب کا ایک وفد حضور اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور حضورؐ کو اپنے شہر تشریف لانے کی دعوت دی اور آپؐ کو بڑے پیشہ قول و فرار کے ساتھ نصرت و حمایت کا یقین دلایا، چنانچہ رات کو یہ معاہدہ ہوا اور صبح ہوتے ہی مسلمانوں نے بالدر تجھ یہب جانا شروع کر دیا۔

قریش کے سرداروں نے بھانپ لیا کہ دعوت اسلام کی نشووناشر اشاعت کے لیے یہب میں ایک مرکز تشكیل پار ہا ہے اسی لیے انہوں نے اس خطرے کا احساس بھی کر لیا کہ یہ جو ہم اب تک محمد مصطفیؐ اور ان کے ساتھیوں کو ستاتے اور ان کے ساتھیوں پر مظالم کے پھاڑھاتے رہے کہیں وہ اس کا انتقام لینے پر نہ اتر آئیں اور اگر بالفرض وہ جنگ نہ بھی کریں یہ تو ہو سکتا ہے کہ وہ ہمارے شام کی طرف تجارتی قافلوں کے راستے کو بند کر دیں جو یہب سے گزرتا ہے۔

لہذا اس خطرے سے نمٹنے کے لیے انہوں نے ۱۲ بعثت کے صفر کی آخری تاریخ کو مکہ کی مجلس شوریٰ یعنی (دارالندوہ) میں اجلاس بلا یا اور اس پر غور و خوض شروع کر دیا، کسی نے مشورہ دیا کہ پیغمبرؐ خدا کو جلاوطن کر دیا جائے، کسی نے کہا کہ انہیں قید کر دیا جائے، لیکن ان کی یہ رائے مسترد کر دی گئی، آخر کار انہوں نے یہ فیصلہ کیا کہ آپؐ کو قتل کر دیا جائے۔

انہوں نے یہ فیصلہ کر تو لیا مگر آپؐ کا قتل کوئی آسان کام نہیں تھا، اس لیے کہ بنی ہاشم آپؐ کے قتل پر خاموش ہو کر نہ بیٹھ جاتے بلکہ اس خون کا انتقام لے کر رہتے، بالآخر انہوں نے یہ طے کیا کہ ہر قبیلے سے ایک ایک نوجوان لیا جائے اور وہ سب مل کر

پیارے ناظرین! اس واقعہ کو تقریباً ہر مسلمان بلکہ غیر مسلم مورخین نے نقل کیا ہے، نمونہ کے طور پر ہم اپنے ناظرین کو ان کتابوں کے مطالعہ کی دعوت دیتے ہیں۔

۱- محمد بن جریر طبری کی کتاب تاریخ الامم والمملوک مطبوعہ دارالقاموس الحدیث بیروت جلد ۲ ص ۷۱۔

۲- ابن ابی الحدید کی کتاب شرح نجح البلاغہ، تحقیق ابوالفضل ابراہیم طبع اول مطبوعہ دارالحياء الکتب العربیہ قاهرہ جلد ۳ ص ۲۱۱۔

۳- ابن اثیر کی کتاب الكامل فی التاریخ مطبوعہ بیروت دارصادر جلد ۲ ص ۶۳۔

تو اس طرح سے آغاز رسالت ہی میں آخری سفیر الہی کا سب سے پہلا وصی و وزیر اور خلیفہ متعین ہو گیا جبکہ اس وقت صرف محدودے چند افراد ہی اس الہی آئیں کو اپنا چکے تھے۔

اس مقام پر یہ بات بھی قابل غور ہے کہ جس دن میں حضور رسالت آب ﷺ نے اپنی نبوت و رسالت کا اعلان کیا، اسی دن اپنے قربی ترین رشتہ داروں کے اجتماع میں بیانگ دہل اعلان فرمایا: ”علی میراوصی اور میرا جانشین و خلیفہ ہے“، اس بات سے بخوبی اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اسلام میں امامت کیا مقام ہے اور یہ بات بھی روزِ روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ نبوت اور امامت ایک دوسرے سے جدا نہیں ہیں اور امامت ہمیشہ نبوت و رسالت کی تکمیل کا ذریعہ ہے۔

طریقہ کار سے استفادہ کرتے ہوئے شہر سے باہر چلے جائیں اور اس کام کے لیے ایک جاں نثار، فدا کار، جانباز، ٹڈر، شجاع اور بے باک انسان کی ضرورت تھی جو رات کو آپ کے بستر پر سو جائے اور حضور شہر کو چھوڑ دیں اور دشمن کی ساری توجہ اس بات پر رہے کہ بستر پر سونے والا "محمد" ﷺ ہی ہے۔ وہ سمجھتے رہیں کہ آپ نے ابھی مکہ کو ترک نہیں فرمایا اور اسی بات کی طرف متوجہ رہیں اور شہر کی ناکہ بندی اور راستوں کی تلاش سے غافل اور بے خبر رہیں اور اس کام کے لیے سوائے علی بن ابی طالب علیہ السلام کے اور کوئی شخص موزوں اور لاائق نہیں تھا، لہذا آپ کی نظر کا حسن انتخاب ایمان محسن علی ہی ٹھہرے۔

حضور انورؐ نے مشرکین مکہ کی سازشوں اور ان کے منصوبے سے علی علیہ السلام کو آگاہ فرمایا اور ساتھ ہی حکم دیا کہ "آن رات آپ میرے بستر پر سو جائیں اور اپنے اوپر وہی سبز چادر اور ٹھیلیں جو حسبِ معمول میں اوڑھا کرتا ہوں، تاکہ دشمن یہ سمجھے کہ میں ہی بستر پر سویا ہوا ہوں اور وہ میرا پیچھا نہ کرے"

سرورِ کائنات کافر مان سن کر ایمان محسنم بستر رسول پر بڑے سکون کے ساتھ سو گئے، قریش کے گماشتوں نے رات کے آغاز کے ساتھ ہی پیغمبر اکرمؐ کے "بیت الشرف" کا حاصرہ کر لیا اور سحر گاہ گھر کے اندر داخل ہو گئے اور دیکھا تو بستر پر ایمان محسن علی بن ابی طالب علیہ السلام سوئے ہوئے ہیں، آپ بستر سے اٹھے۔

کافر لوگ جو اس وقت تک اپنے منصوبے کو سو فیصد کامیاب ہوتا دیکھ رہے تھے، فرزند ابو طالبؑ کو دیکھ کر سخت حیران اور پریشان ہو گئے، جھلکا کر آپ سے پوچھنے لگے: محمد گھماں ہیں؟ آپ نے بڑے حوصلے اور سکون سے فرمایا: "کیا تم لوگ میرے سپرد کر گئے تھے کہ مجھ سے ان کا پوچھ رہے ہو؟ تم نے ان کے ساتھ جو سلوک کیا ہے اس سے تنگ آ کر گھر چھوڑ کر کہیں چلے گئے ہوں گے؟"

رات کی تاریکی میں آنحضرتؐ پر یکبارگی حملہ کر دیں اور بستر پر ہی آپ کے جسم کے ٹکڑے ٹکڑے کر دیئے جائیں۔

ان کا منصوبہ یہ تھا چونکہ قاتل صرف ایک شخص نہیں ہو گا بلکہ ہر قیلے سے ایک آدمی ہو گا لہذا بھی ہاشم کے بس سے باہر ہو گا کہ تمام قبائل کے ساتھ جنگ کر کے آپ کے خون کا بدلہ لیں، آخر کار وہ آپ کے خون بھا لینے پر راضی ہو جائیں گے اور وہ ادا کر کے ہم ہمیشہ کے لیے مطمئن ہو جائیں گے اور قصہ ختم ہو جائے گا۔ انہوں نے اس منصوبے کی تکمیل کے لیے یک مریض الاول کی رات کا انتخاب کیا۔

خداؤند عالم نے اس کے بعد حضور پاکؐ کو مشرکین کے ان تینوں منصوبوں سے مطلع کرتے ہوئے فرمایا:

"وَإِذْ يَمْكُرُ بَكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبُتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمُمْكِرِينَ"

سورہ انفال آیت نمبر ۳۰ میں ہے: وہ وقت یاد کیجئے جب کفار آپ کے بارے میں یہ سازشیں کر رہے تھے کہ آپ کو قید کر دیں یا قتل کر دیں یا شہر بدرا کر دیں، وہ سازشیں کر رہے تھے اور خدا نے بھی ایک تدبیر کی اور خداوند عالم بہترین چارہ ساز ہے۔

بہر حال قریش کے اس منصوبے کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتہ وحی نے آپؐ کو اس سے آگاہ کر دیا اور خداوند عالم کا حکم پہنچایا کہ آپ مکہ سے یہ رب کی جانب ہجرت کر جائیں۔

اب دشمن کے منصوبے کو خاک میں ملانے کے لیے ضروری تھا کہ حضور پاکؐ دشمن کو اپنی طرف سے غافل کرنے کے لیے اپنی طرف سے بے خبر کرنے والے

## ایمان محسّم امام معظم

۲۸

اسی کتاب میں مکتب خلفاء کے مفسرین و محمد شین مثلاً غالبی، قندوزی اور حاکم وغیرہ سے نقل کیا ہے کہ ان سب کا اتفاق ہے کہ یہ آیت علی بن ابی طالبؑ کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔

**شیخ صدوقؑ** محمد بن علی بن بابویہ خصال صدوق جلد ۲ ص ۵۲۰ میں اور شیخ طرسیؑ احتجاج طرسی جلد اص ۵۷ میں لکھتے ہیں کہ خود حضرت علیؑ نے بھی اسی آیت کے ذریعے اس چھنفری شوری کے اجتماع میں احتجاج کیا تھا جسے انتخاب کے لیے غیفہ دوم نے مقرر کیا تھا، امام علی علیہ السلام نے اپنی اس عظیم فضیلت کا اقرار موقعہ پر موجود افراد سے لیا تھا، جبکہ آپؑ نے فرمایا: میں تمہیں خدا کی قسم دے کر تم سے پوچھتا ہوں آیا میرے علاوہ کوئی تھا جو اس پر خطرات میں جان کو ٹھیلی پر رکھ کر پیغمبرؐ کے بستر پر سو گیا تھا جب حضورؐ غاریثور میں پناہ لے چکے تھے؟ تو سب نے کہا: ”آپؑ کے سوا اور کوئی نہیں تھا“

## ۳۔ حضورؐ کی ہجرت سے رحلت تک

### براذر رسولؐ:

اسلامی برادری اور بھائی چارے کا تعلق دین اسلام کے اجتماعی اور معاشرتی اصولوں میں سے ایک اہم اصول ہے، سرکار رسالت مآب ﷺ نے اس تعلق کو وجود میں لانے اور مستحکم بنانے میں مختلف اور گونا گون صورتوں میں کوششیں کیں۔ ان میں سے ایک کوشش اس وقت دیکھنے میں آتی ہے جب آپؑ مکہ سے ہجرت فرمائے مدینہ ہوئے، تو اس وقت آپؑ نے مہاجرین اور انصار میں عقد اخوت یا بھائی چارہ قائم کیا، ایک مرتبہ آپؑ نے تمام مسلمانوں کو اکٹھا کیا اور فرمایا: ”ناخوا فی

## ایمان محسّم امام معظم

۲۷

یہ جواب سن کروہ اور بھی پریشان ہو گئے اور رسول پاکؐ کی تلاش میں مدینہ کی جانب چلے گئے، جبکہ اس وقت تک حضور اکرم ﷺ ”غاریثور“ میں پہنچا ہو چکے تھے اور خداوند عالم نے ایمان محسّم کی اس قربانی، فدا کاری، جان ثاری اور جان سپاری کو قرآن مجید میں ذکر کر کے تاریخ میں زندہ جاوید بنا دیا اور سورہ بقرہ کی آیت ۷۴ میں آپؑ کا تعارف ان الفاظ میں کرایا:

”وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَسْرِي نَفْسَهُ أَبْتَغِيَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ  
وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ“

کچھ مون لوگ ایسے ہیں جو (مانند علی بن ابی طالبؑ) شبِ ہجرت پیغمبرؐ کے بستر پر سوکرا پنی جان کو خدا کی خوشنودی کے لیے پیچ ڈالتے ہیں اور خدا اپنے بندوں کے ساتھ بڑا مہربان ہے۔ اس حقیقت کو بہت سے مورخین اور محمد شین نے اپنی اپنی کتابوں میں درج کیا ہے: مثلاً

۱۔ ابن ہشام نے سیرۃ النبی جلد ۲ ص ۱۲۲ تا ۱۲۸ میں

۲۔ ابن اثیر نے تاریخ کامل جلد ۲ ص ۱۰۲ میں

۳۔ محمد بن سعد نے طبقات کبریٰ جلد اص ۲۲۸ میں

۴۔ شیخ مفید نے الارشاد ص ۳۰ میں لصحیحین جلد ۲ ص ۲ میں

۵۔ حاکم نیشاپوری نے المستدرک علی ایجھین جلد ۲ ص ۲ میں

۶۔ ابن جریر طبری نے تاریخ الامم والملوک جلد ۲ ص ۳۳ میں

تفسرین لکھتے ہیں کہ یہ آیت حضرت علی علیہ السلام کی جان ثاری اور فدا کاری کے بارے میں ”شب ہجرت“ نازل ہوئی، جیسا کہ ابن ابی الحدید شرح نجح البلاغہ جلد ۲ ص ۲۶۲ میں، محمد حسن مظفر دلائل الصدق جلد ۲ ص ۸۰ میں اور انہوں نے

حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی زندگی حضرت پیغمبر ختمی مرتبہ کی ذات کے لیے ایثار اور قربانیوں سے لبریز نظر آتی ہے اور وہ بھی جنگ کے میدانوں اور کارزار کے معروکوں میں، کیونکہ حضور رسالت ماب کو مدینہ میں ہجرت کے بعد ستائیں غزوہات کا سامنا کرنا پڑا، سوائے ایک غزوہ تبوک کے باقی تمام چھیس جنگوں میں علی علیہ السلام آپؐ کے ساتھ شریک معرکہ کارزار ہے اور جنگ تبوک میں آپؐ کے شریک نہ ہونے کی وجہ یہ تھی کہ مدینہ کے حالات خطرناک حد تک بحرانی صورت اختیار کر چکے تھے۔ ادھر قیصر روم کی مدینہ پر حملہ کرنے کی خبریں بھی گشت کر رہی تھیں اور مسلمان صبر آزم حالت میں جی چھوڑ بیٹھے تھے اور جنگ سے بچنے کے لیے حیلے بھانے کرنے لگے، قرآن مجید نے تہذیدی آئیوں کے ذریعے مسلمانوں پر دباؤ ڈال جس کی وجہ سے انہیں قدم پڑھائے بغیر کوئی چارہ نظر نہ آیا۔ کوئی خوش ہو کر اور کوئی مارے باندھے اس مہم پر جانے کے لیے تیار ہو گئے اور کچھ جھوٹی کجی باتیں بنا کر گھروں میں چھپ گئے۔ تاریخ طبری جلد ۲ ص ۳۶۸ میں ہے کہ مسلمانوں کی عظیم اکثریت کے چلے جانے کے بعد شہر میں رہ جانے والے منافقین جو عبد اللہ بن ابی کی سر کردگی میں اسلام کو نقصان پہنچانے کے لیے کوئی دیقیقت فروغ کذاشت نہیں کیا کرتے تھے، جب وہ اور تو کوئی بات نہ بنائے تو یہ کہنے لگے: ”پیغمبر انہیں بارِ خاطر سمجھتے ہوئے اپنا بوجھ ہلاک کرنے کے لیے بیہاں چھوڑ گئے“،

حضرت علی اس غزوہ میں اپنی عدم شمولیت محسوس کر رہی رہے تھے۔ جب منافقین کی یہ نظریہ باتیں سنیں تو ان سے رہانے کیا اور فوراً ہتھیار سجائے اور لشکر کے عقب میں چلے گئے اور مدینہ سے کچھ فاصلے پر پیغمبر خدا کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ حضورؐ نے پوچھا: علیؐ کیسے آئے؟ عرض کیا: یا رسول اللہؐ! یہ منافقین کہتے ہیں کہ آپؐ مجھے بارِ خاطر سمجھتے ہوئے پیچھے چھوڑ گئے ہیں، فرمایا: وہ جھوٹ کہتے ہیں وہ اس سے

الله اخوین اخوین، ”اللہ کی رضا اور خوشنودی کے لیے دو، دو ہو کر ایک دوسرے کے بھائی بن جاؤ۔

آپؐ کا یہ فرمان سن کر مہاجرین و انصار نے آگے بڑھ کر ایک دوسرے کو گلے لگایا اور ایک ایک انصاری ایک ایک مہاجر کا بھائی بن گیا۔ اس طرح سے ان کے درمیان وحدت اور ہم آہنگی و ہم بستگی مزید پختہ ہوئی۔ البتہ اس نوع کی برادری میں افراد کی باہمی مناسبت کو پیش نظر ضرور رکھا گیا ہے کہ اسلامی نقطہ نگاہ سے اس کی شخصیت کیسی ہے؟ اس کا ایمانی مرتبہ کیسا ہے؟ اس کی اسلام کے لیے خدمات کیسی ہیں؟ وغیرہ

ان سب حضرات میں توبہ ہمی برادری عمل میں آگئی مگر علی بن ابی طالبؐ تنہا رہ گئے تھے کہ جن کا کوئی بھائی نہ بن سکا، اس سے آپؐ سخت پریشان ہو گئے حتیٰ کہ آپؐ کی آنکھوں میں آنسو آگئے اور رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا:

”آپؐ نے مجھے کسی کا بھائی نہ بنایا؟“ تو حاکم نیشاپوری صاحب مدرسہ علیؐ چھیس جلد ۳۲ اور ابن عبدالبر صاحب الاستیعاب فی معرفۃ الاصحاب جلد ۳ ص ۳۵ کے مطابق حضور پاکؐ نے فرمایا: یا علیؐ! آپؐ تو دونوں جہانوں میں میرے بھائی ہیں، یہ کہہ کر آپؐ نے علی علیہ السلام کو گلے لگایا۔

اس موضوع سے ایمان محسمن امام معظم حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی عظمت اور فضیلت کا بخوبی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ آپؐ حضرت رسالت ماب ﷺ سے کس قدر زندگی کی تھے؟

**ایمان محسمن اور پیغمبرؐ سے نسبت**  
ہجرت سے لے کر سرکار رسالت مابؐ کی رحلت تک ایمان محسمن، امام معظم

## ایمانِ محسّم امامِ معظم

۵۲

ہمارے لیے ان تمام غزوات اور سرایا کے بارے میں تفصیلی گفتگو کرنا مشکل ہے لہذا نمونے کے طور پر پیغمبر اعظمؐ کے چار عظیم غزوات کے بارے میں کچھ عرض کریں گے جن میں ایمانِ محسّم علی بن ابی طالب علیہ السلام نے پوری جرأت ایمانی کے ساتھ اپنی شجاعت کے جو ہر دکھائے اور ان میں ایک جنگ بدر ہے، جس کی تفصیل کچھ اس طرح ہے:

### جنگ بدر

مسلمانوں اور مشرکین کے درمیان یہ پہلی جنگ ہے اور یہ فریقین کے درمیان پہلی عسکری آزمائش تھی اس لیے کہ قریش مسلمانان مکہ کے درپے آزار تو تھے ہی، ہجرت کے بعد انصار مدینہ بھی ان کے زیرِ عتاب آگئے۔ ان لوگوں نے انصار مدینہ پر یہ الزام لگایا کہ انہوں نے حضرت رسالت مآب ﷺ کو اپنے ہاں نہ صرف پناہ دے کر ان کی حفاظت کا ذمہ لیا ہے بلکہ ان کی روز افزوں ترقی کا سامان بھی کر دیا ہے۔

قریش جس دین کو اپنے ہاں پھلتا پھولتا نہ دیکھ سکتے تھے وہ کب گوارا کر سکتے تھے کہ اسے کہیں اور ترقی، عروج اور فروغ حاصل ہو اور مسلمان ان کی قاہر انہ گرفت سے نکل کر آزادانہ سائنس لے سکیں۔

انہوں نے تھیہ کر لیا کہ وہ اپنے معاشرے اور روایتی آداب و رسوم کے تحفظ کے لیے اس نئے دین کو پہنچنے نہ دیں گے اور مسلمانوں کے خلاف اس وقت تک لڑتے رہیں گے جب تک ان کو صفحہ ہستی سے مٹانہ دیں یا اسلام سے دستبردار ہونے پر مجبور نہ کر دیں۔

یہود مدنیہ نے اگرچہ پیغمبر اکرمؐ کی آمد پر ان سے معاهدہ کر لیا تھا کہ اگر

## ایمانِ محسّم امامِ معظم

۵۱

پہلے بھی مجھ پر جھوٹ باندھتے رہے ہیں، میں تمہیں مدینہ میں اس لیے چھوڑے جاتا ہوں کیونکہ اس کا نظم و ضبط میرے یا تمہارے بغیر برقرار نہیں رہ سکتا اور تم میرے اہل بیت اور میری امت میں میرے جانشین اور قائم مقام ہو، چنانچہ صحیح بخاری جلد ۳ ص ۵۲ میں ہے: ”اما ترضی ان تكون منی بمنزلة هارون من موسی الا انه لا نبی بعدی“، کیا تم اس بات پر راضی نہیں ہو کہ تمہیں مجھ سے وہی نسبت ہے جو ہارون کو موسیٰ سے تھی مگر یہ کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں۔

چنانچہ ایمانِ محسّم یہ نوید سن کر خوشی خوشی مدینہ واپس تشریف لے آئے اور رسول خدا ﷺ اسلام کے لشکر کو لے کر شام کی جانب جنگ کے لیے روانہ ہو گئے۔

### ایمانِ محسّم اور میدانِ جنگ

ناظرین! جیسا کہ بتایا جا چکا ہے کہ حضور سرورِ کائنات ﷺ کی مدینہ کی طرف ہجرت کے بعد آپؐ کو کفار و مشرکین کے ساتھ ستائیں میں غزوات کا سامنا کرنا پڑا اور سوائے غزوہ تبوک کے ایمانِ محسّم علی بن ابی طالب علیہ السلام تمام غزوات میں حضور ﷺ کے ہم رکاب رہے اور غزوہ تبوک میں شرکت نہ کرنے کی وجہ بھی بتائی جا چکی ہے۔

اس مقام پر ہم اپنے ناظرین کو یہ بتانا چاہیں گے کہ سیرت نگاروں کی اصطلاح میں ”غزوہ“ اس جنگ کو کہتے ہیں جس میں حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ و آله وسلم بنفس شخص خود تشریف لے گئے ہوں اور بذاتِ خود اس کی کمان سننجھا لی ہو، لہذا ان جنگوں کی تعداد ستائیں ہے۔

جبکہ اس کے علاوہ جو دوسری جنگیں لشکر اسلام نے لڑی ہیں وہ ان کے علاوہ ہیں اور انہیں ”سریہ“ کہا جاتا ہے اور ان میں بھی علی بن ابی طالب علیہ السلام کی شرکت تھی۔

## ایمان محسمن امام معظم

۵۲

ابوسفیان کے کارروان کی طرف اٹھتی تھیں کہ اس سے ڈبھیڑ ہو جائے تو بہتر ہے، کیونکہ ایک تو گنتی کے چند آدمیوں کا مقابلہ دشوار نہ ہوگا اور دوسرے مال فراوائی بھی ہاتھ لگے گا، قرآن مجید اس کی شہادت سورہ انفال آیت ۷ میں یوں دیتا ہے:

”وَإِذْ يَعْدُكُمُ اللَّهُ أَحْدَى الطَّائِفَتَيْنِ إِنَّهَا لَكُمْ وَتَوْدُونَ  
أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشُّوَكَةِ تَكُونُ لَكُمْ“

جب اللہ نے تمہیں اطلاع دی کہ کفارِ مکہ کے دو گروہوں میں سے ایک سے تمہارا سامنا ہوگا اور تم لوگ یہ چاہتے تھے کہ جو قوت و طاقت نہیں رکھتا وہ تمہارے حصے میں آئے۔

ایک اور مقام پر واقعاتِ بدر کے سلسلے میں سورہ انفال آیت ۵ اور ۶ میں ارشاد ہو رہا ہے:

”كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ مَبِيتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَارُهُونَ“

جس طرح تمہارے پروردگار نے تمہیں حق کے ساتھ گھر سے باہر پہنچا اسی حالت میں مسلمانوں کا ایک گروہ جنگ سے ناگواری محسوس کر رہا تھا۔

”يَجَادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ كَانَمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمُؤْمِنِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ“

حق کے ظاہر ہونے کے بارے میں تم سے جھگڑا رہا تھا، گویا ان کی آنکھوں کے سامنے انہیں موت کی طرف دھکیلنا جا رہا ہے۔

تو قرآن مجید کے اس بیان کی روشنی میں یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ حضرت رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم کا رواں کے تعاقب میں نہیں نکلے تھے بلکہ قریش کی پیش قدمی کو

## ایمان محسمن امام معظم

۵۳

مدینہ پر حملہ ہوا تو دشمن کے خلاف ایک دوسرے کی مدد کریں گے، مگر پیغمبر خدا کی بڑھتی ہوئی قوت و طاقت کو دیکھ کر انہیں خود اپنا اقتدار خطرے میں نظر آیا تو انہوں نے قریش سے رابطہ قائم کر لیا اور قریش نے بھی ان سے گٹھ جوڑ کر کے ایک مشترکہ محاذا تشكیل دے دیا اور مسلمانوں کے خلاف ریشه دوانیاں شروع کر دیں، ان حالات میں ضرورت تھی کہ ان کی نقل و حرکت پر نظر رکھی جائے تاکہ بروقت ان کی فتنہ انگیزیوں کا تدارک کیا جاسکے۔ اسی اثناء میں ابوسفیان تجارتی قافلہ لے کر شام گیا ہوا تھا اور اسے واپسی پر مدینہ کی سمت سے گزرنا تھا، کیونکہ مدینہ قریش کے قافلوں کی گزرا گاہ تھا، ادھر اہل مکہ اس کی واپسی کے منتظر تھے کہ ابوسفیان نے شام سے پلٹتے ہوئے اہل مکہ کو ضممضم بن عمرو غفاری کے ذریعے یہ غلط اور شرعاً نیکی پیغام بھیجا کہ مسلمان دھاوا بول کر مال تجارت لوٹنا چاہتے ہیں، لہذا تم جنگی ہتھیاروں کے ساتھ نکل کھڑے ہو، وہ تو پہلے ہی جنگ کے لیے آمادہ تھے فوراً اٹھ کھڑے ہوئے۔

ادھر ابوسفیان نے عام راستہ چھوڑ کر بحیرہ احرم کے ساحل کا راستہ اختیار کیا اور جدہ سے ہو کر مکہ پہنچ گیا، ادھر جب قریش کا لشکر ”بدر“ کے قریب پہنچا تو اسے قافلہ کے صحیح و سالم پہنچنے کی اطلاع ملی۔ بنی زہرہ کے چند آدمیوں نے کہا کہ قافلہ تو خیر و خیریت کے ساتھ پہنچ گیا ہے، اب جنگ کی ضرورت نہیں ہے، مگر ابو جہل جنگ سے دستبردار ہونے کو تیار نہ تھا اور اپنی ضدر پر اڑا رہا۔

مدینہ میں یہ خبر تو عام ہو چکی تھی کہ ابوسفیان کا قافلہ بار بردار اونٹوں پر سامان تجارت لا دکر ادھر سے گزرے گا، مگر اس کے ساتھ پیغمبر میں بھی پہنچ رہی تھی کہ لشکر قریش پورے جنگی ساز و سامان کے ساتھ مدینہ پر حملہ آور ہونے کے لیے پرتوں رہا ہے۔

مسلمان کم تعداد اور بے سرو سامانی کی حالت میں تھے اور قریش کی مسلح و منظم فوج سے دوبدو ہو کر ٹڑنے سے بچنا چاہتے تھے، اسی لیے ان کی نگاہیں بار بار

اندازہ لگالیا نو سے ایک ہزار تک ہو سکتی ہے۔ جب ان سے قریش کے نمایاں اور سرکردہ افراد کے بارے پوچھا گیا تو انہوں نے چند صنادید یعنی سرداران قریش کے نام لیے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”مکہ نے تو اپنے جگر پاروں کو میدانِ جنگ میں انڈیل دیا ہے، قریش کی آمد کی خبر سن کر لشکرِ اسلام نے حرکت کی اور چاہ بدر کی جانب چل پڑا۔

”بدر“ ایک کنویں کا نام تھا جو قبلیہ ”غفار“ کے بعد نامی ایک شخص کی ملکیت تھا۔ چونکہ یہ جنگ اسی کنویں کے قریب ہوئی اسی لیے اس غزوہ کا نام ”غزوہ بدر“ ہوا، جو ہجرتِ نبوی کے انیس ماہ بعد اے رمضان المبارک بروز جمعہ وقوع پذیر ہوا۔

لشکرِ قریش نے وادی بدر کے آخری کنارے ریت کے ایک ٹیلے کے پاس پڑا اور ڈالا ہوا تھا، ان کی تعداد ایک ہزار کے لگ بھگ تھی، سات سو اونٹ اور تین سو گھوڑے ان کے ساتھ تھے اور نیزوں، تلواروں اور ہتھیاروں کی کوتی کی تھی، اس کے بر عکس مسلمان تعداد میں کم اور سامانِ جنگ کے لحاظ سے انتہائی کمزور تھے، ان کے پاس صرف تین گھوڑے، ستر اونٹ، چھ زر ہیں اور آٹھ تلواریں تھیں۔ سوار ہونے کی صورت یہ تھی کہ ایک ایک اونٹ دو دو یا تین تین آدمیوں میں مشترک تھا، جس پر ہر ایک باری سوار ہوتا تھا اور یہاں بھی ایمان محسمنامہ حضرت علی بن ابی طالبؑ کو یہ خصوصیت حاصل تھی کہ آپؑ پیغمبرِ خدا کے شریک تھے۔

غرض دونوں لشکر آمنے سامنے ہوئے، حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فوج کی صفیں اور مینہ و میسرہ ترتیب دے کر انصار کا علم سعد بن عبادہ کو اور مہاجرین کا رایت علی بن ابی طالبؑ کو دیا، علامہ ابن کثیر کتاب البدریۃ والنهایۃ جلد ۷ ص ۲۲۳ میں لکھتے ہیں کہ:

”ذَفَعَ النَّبِيُّ الرَّأْيَةَ يَوْمَ بَذَرٍ إِلَى عَلَيٍ وَهُوَ أَبْنُ عِشْرِينَ“

روکنے کے لیے صفا آ رہوئے تھے۔

یہ کفر و اسلام کے درمیان رونما ہونے والا پہلا معرکہ تھا، مسلمان اسلام جنگ کے لحاظ سے کمزور اور کفار کی متوقع تعداد کے مقابلے میں کم تھے، اسی لیے آپؑ نے ضروری خیال کیا کہ انصار و مہاجرین کا عندیہ معلوم کریں کہ وہ کس طرح عزم و ثبات کے ساتھ دشمن کا دفاع کر سکتے ہیں، چنانچہ آپؑ کے استفسار پر لوگوں نے مختلف جوابات دیئے، حضرت مقداد بن اسود اور سعد بن معاذ انصاری کے مشورے پسند فرمائے اور آپؑ اس سے بہت خوش ہوئے۔ تاریخ طبری ج ۲ ص ۱۲۰ میں ہے کہ آپؑ نے فرمایا:

”وَاللَّهِ لَكَانَى أَنْطُرُ مَصَارِعَ الْقَوْمِ“

خدا کی قسم! اب میں دشمن کے گر کر من نے کوپنی آنکھوں سے دیکھ رہا ہوں۔

اس کے بعد آپؑ تین سو تیرہ آدمیوں کی مختصر جمعیت کے ساتھ جن میں ستتر (۷۷) مہاجر اور باقی انصار تھے مدینہ سے روانہ ہو گئے اور چاہ ”بدر“ سے کچھ فاصلے پر پڑا اور حضرت علیؓ کی سربراہی میں سعد بن ابی وقاص اور زبیر بن عوام کو دشمن کا ٹھکانہ معلوم کرنے کے لیے روانہ کیا۔ چنانچہ تینوں حضرات چاہ بدر تک پہنچ گئے، وہاں پر چند آدمیوں کو دیکھا جو انہیں دیکھتے ہی بھاگ کھڑے ہوئے، حضرت علیؓ نے تعاقب کر کے ان میں سے دو غلاموں کو پکڑ لیا اور انہیں اپنے ساتھ لے آئے، پوچھ گچھ پر معلوم ہوا کہ قریش کے سقے ہیں جو پانی کے لیے یہاں آئے تھے، انہوں نے ابوسفیان کے قافلے سے تولاعمی کا اظہار کیا اور بتایا کہ قریش کا لشکر یہاں سے تین میل کے فاصلے پر موجود ہے۔ ان کی تعداد سے تولاعمی ظاہر کی البتہ خوراک و غذا کے نو، دس اونٹوں کے خر کیے جانے کا بتایا جس سے حضورؑ پاک نے

کہا: ”یہ برابر کا جوڑ ہے،“ اب حضرت عبیدہ، عتبہ سے، حضرت حمزہ شیبہ سے اور حضرت علی ولید سے دو دو ہاتھ کرنے کے لیے آگے بڑھے، ولید نے تلوار سونت کر حضرت علی پر حملہ کرنا چاہا مگر انہوں نے ایک تیر مار کر اسے بے بس کر دیا اور اس قابل نہ چھوڑا کہ وہ حملہ کر سکے، تیر کھا کر اپنے باپ عتبہ کے دامن میں پناہ لینے کے لیے دوڑا مگر فرزند ابوطالبؑ نے اس طرح گھیر اڈا کہ جان توڑ کوشش کے باوجود تلوار کی زد سے نہ نج سکا اور باپ کی گود میں پہنچنے سے پہلے موت کی آغوش میں سو گیا۔

جب امیر المؤمنین ولید کے قتل سے فارغ ہوئے تو مسلمانوں نے پکار کر کہا: یا علی! شیبہ آپؐ کے چچا حمزہ پر چھایا جا رہا ہے، حضرت نے آگے بڑھ کر دیکھا کہ دونوں آپس میں گھنٹہ گتھا ہیں، تلواریں کندھوں پر چکی ہیں اور ڈھال کے ٹکڑے بکھرے پڑے ہیں، آپؐ نے بڑھ کر شیبہ پروار کیا اور تلوار سے اس کا سراڑا ڈالا، اب حضرت علی اور جناب حمزہ عتبہ کی طرف بڑھے جو جناب عبیدہ سے نبرداز ماتھا، دیکھا کہ عبیدہ، عتبہ کے ہاتھ سے تاب مقاومت کھو چکے ہیں اور قریب تھا کہ عتبہ تلوار لے کر جھٹے اور انہیں شہید کر دے کے علی اور حمزہ کی تلواریں چمکیں اور اس کا لالا شہ خاک و خون میں ٹرپتا نظر آنے لگا، حضرت عبیدہ شدید رنجی ہو چکے تھے، انہیں وہ اٹھا کر پیغمبرؐ کے پاس لے آئے، پیغمبرؐ نے جب ان کی حالت دیکھی تو آنکھوں میں آنسو آگئے، جو عبیدہ کے چہرے پر گرے، انہوں نے آنکھیں کھول کر حضورؐ کی طرف دیکھا اور کہا: یا رسول اللہ! کیا میں شہیدوں میں محسوب ہوں گا؟ فرمایا کہ آپ بھی شہیدوں میں شمار ہوں گے، عبیدہ نے کہا: کاش! ابوطالبؑ زندہ ہوتے تو دیکھتے کہ ہم نے ان کی بات کو جھوٹا نہیں ہونے دیا۔

بہر حال قریش کے ان مانے ہوئے سوراواں کے قتل سے کفار پر خوف و ہراس طاری ہو گیا، ابو جہل نے ان کی ہمت کو پست ہوتے دیکھا تو چیخ چیخ کر انہیں

رسول اکرمؐ نے بدر کے دن علم جنگ علیؐ کو دیا اس وقت آپؐ کی عمر بیس برس کی تھی۔

ادھر دشمن بھی صفیں باندھے، ہتھیار سنجھا لے میدان میں اتر آیا اور عتبہ بن ربیعہ، اس کا بھائی شیبہ اور بیٹا ولید قریش کی صفویں سے نکل کر مبارز طلب ہوئے، مسلمانوں کے لشکر سے عوف بن حارث، معوذ بن حارث اور عبد اللہ بن رواحہ مقابلے کے لیے نکلے۔ عتبہ نے پوچھا تم کون ہو؟ کہا کہ: ”هم انصار مدینہ ہیں!“ عتبہ کی پیشانی پر بل آگئے اور کہا: ”تم ہمارے ہم رتبہ نہیں واپس چلے جاؤ،“ اور کہا: ”یا مُحَمَّدُ! أَخْرِجْ إِلَيْنَا كَفَانَا مِنْ قُومٍ نَا“ اے محمدؐ ہمارے مقابلے میں ہمارے ہم رتبہ لوگوں کو بھیجنے جو ہماری قوم سے ہوں۔

یہ تینوں اپنی صفویں میں واپس آگئے، سرکار رسالت مآبؐ نے جب قریش کی مغرب و رانہ ذہنیت دیکھی کہ وہ انصار کو پانچ حریف اور ممد مقابلہ نہیں سمجھتے تو ان کی جگہ عبیدہ بن حارث، حمزہ بن عبدالمطلب اور علی بن ابی طالبؐ کو بھیجا۔

مقام غور ہے، عتبہ کا مطالبہ تو یہ تھا کہ ان کے مقابلے میں قریش آئیں مگر جناب رسالت مآبؐ نے نہ صرف قریش بلکہ عبدالمطلب کے جگہ پاروں کو بھیجا، تا کہ کوئی یہ نہ کہے کہ پیغمبر خدا نے اپنی قربی عزیزوں کو روکے رکھا اور دوسروں کو جنگ کے شعلوں میں جھونک دیا، حالانکہ عبیدہ بن حارث ستر سال کے بوڑھے تھے اور ایمان مجسم حضرت علی بن ابی طالبؐ علیہ السلام ایس سال کے نوجوان تھا اور پہلی مرتبہ ایک نبرد آزمائی حیثیت سے میدان میں اترے تھے۔

غرض جب عتبہ کو معلوم ہوا کہ علی، حمزہ اور عبیدہ لڑنے کے لیے آئے ہیں تو

## ایمان محسمنامہ معمظم

۶۰

قدم بڑھانا چاہا مگر پیغمبرِ کرامی قدر نے انہیں حکم دیا کہ اپنی صفحیں درہم برہم نہ کریں اور قریش کے حملے کو تیروں سے روکیں، ساتھ ہی خود بھی بارگاہِ احادیث میں دست بدعا ہو کر عرض کیا:

”بَارِ الْهَمَا! أَكْرَمُ الْمُسْلِمَانُوْنَ كَيْ يَهْجَاعُتْ هَلَكَ هَوْيَيْ تُرُوْيَ زَمِينَ  
پُرْتَيْرِي پُرْسَتْشَ كَرْنَے وَالاَكُونَيْ نَهِيْنَ رَبِّيْ گَا، پُرْوَرِدَگَارَا! اَپَنَے وَعْدَه  
نَصْرَتْ كُوْپُرَافِرْمَا“

پھر نیند کی ایک چھپکی لی اور آنکھیں کھول کر فرمایا:

”خدا کا شکر ہے کہ اس نے میری دعا قبول فرمائی اور ہماری امداد کے لیے فرشتہ بھیج  
دیئے“

چنانچہ سورہ انفال آیت ۹ میں ارشادِ رب العزت ہے:

”إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنَّى مُمِدُّكُمْ  
بِالْفِلِ مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُرْدِفِيْنَ“

جب تم اپنے رب سے فریاد کر رہے تھے، اس نے تمہاری دعا قبول کی اور جواب دیا کہ میں ایک ہزار فرشتوں سے جو پے در پے آئیں گے تمہاری مدد کروں گا۔

جب قریش کے تیروں کے جواب میں تیر برساتے ہوئے لشکرِ اسلام کے قریب آئے تو حضور رسالت مآب نے مسلمانوں کو حکم دیا کہ وہ ایک دم حملہ کر کے دشمن پر ٹوٹ پڑیں، چنانچہ ایک ساتھ تلواریں بے نیام ہوئیں، کما نیں کڑکیں، تیر رہا ہوئے اور ایسا گھنسان کارن پڑا کہ تلواروں کی جھنکار اور تیروں کی بوچھاڑ سے میدان گونج اٹھا، مسلمان بڑی بے جگری سے لڑے اور آگے بڑھتے رہے، آخر میں حضرت علیؑ اور جناب حمزہؑ کے پُر زور حملوں سے کافروں کے قدم ڈگنگا گئے اور اس طرح تتر ہوئے

## ایمان محسمنامہ معمظم

۵۹

ابھارا اور دم دلاسے دے کر ان کی ہمت بندھائی۔ طیعمہ بن عدی کو جوش آیا اور وہ مست ہاتھی کی طرح جھومتا ہوا نکلا، حضرت علیؑ نے اس پر نیزہ مارا جس سے وہ سنبھل نہ سکا لڑکھڑا کر زمین پر گرا اور واصل جہنم ہوا۔ طیعمہ کے بعد عاص بن سعید ہتھیار سجا کر میدان میں آیا، حضرت علیؑ نے اسے بھی موت کے گھاٹ اتار دیا، پھر عبد اللہ بن منذر اور حرمہ بن عمر گر جتے دندناتے ہوئے نکل، وہ دونوں بھی علیؑ کی تلوار سے لقمہ اجل بنے، اسی طرح حظله بیچ و تاب کھاتا ہوا نکلا، حضرتؑ نے اس کے سر پر تلوار کا ایسا بھر پورا کیا کہ اس کا سرد ٹکڑے ہو گیا، آنکھیں اپنے حلقوں سے باہر آ گئیں اور وہ تڑپ تڑپ کر ٹھنڈا ہو گیا۔

نظرین! یاد رہے کہ حظله ابوسفیان کا بیٹا اور معاویہ کا بھائی تھا، جبکہ اس سے پہلے معاویہ کا نانا عتبہ اور ماموں ولید حضرت کے ہاتھوں سے جہنم رسید ہو چکے تھے، چنانچہ جب حضرت علیؑ کے دورِ خلافت میں معاویہ نے انہیں جنگ کی دعوت دھمکی دے کر مرعوب کرنا چاہا تو آپ نے اس کے نانا، ماموں اور بھائی کا انجام یاد دلاتے ہوئے تحریر فرمایا، جو کہ نجح البلاغہ میں موجود ہے:

”فَانَا ابُو الْحَسْنِ قَاتِلُ جَدَكَ، وَخَالَكَ وَأَخِيكَ

شَدَخَا يَوْمَ بَدْرٍ“

میں کوئی اور نہیں ہوں وہی ابو الحسن ہوں، جس نے تمہارے نانا عتبہ، تمہارے ماموں ولید اور تمہارے بھائی حظله کے پرانے اڑا دیئے تھے، بدر کے دن۔

غرض کفار کی نامی گرامی شخصیتوں کے قتل ہو جانے سے دشمن کی صفوں میں کھلبیلی مج گئی اور اب وہ میدان سے جی چرانے لگے تھے، لیکن پھر جنگ مغلوبہ کے لیے بڑھنا شروع کر دیا، مسلمانوں نے ان کی بڑھتی ہوئی یلغاڑ کو دیکھ کر آگے کی طرف

اس غزوہ میں جو اسلام کا پہلا غزوہ تھا، کفار کو بری طرح زک اٹھانا پڑی، ان کے ستر آدمی قتل اور ستر (۴۰) اسیر ہوئے اور باقی ماندہ افراد نے اپنی جان بچانے کے لیے راہِ فرار اختیار کی، مسلمانوں میں سے صرف چودہ آدمی شہید ہوئے جن میں چھ مہاجر اور آٹھ انصار تھے، ایمان محسنم علی بن ابی طالب علیہ السلام کی تواریخ سے ہلاک ہونے والوں کی تعداد ۳۵ (پینتیس) تھی یعنی جتنی تعداد کل مسلم مجاهدین کے ہاتھوں ہلاک ہوئی اتنی ہی تعداد، تھا حضرت علیؑ کے ہاتھوں ماری گئی، خصوصاً سردار ان قریش شیبہ، ولید، حنظله، نفل بن خویلید، عاص بن سعید اور منیرہ بن ولید وغیرہ، بلاشبہ تمام اسلامی فتوحات اس فتح و کامرانی کا نتیجہ ہیں اور یہ جو حق و صداقت، عدل و انصاف اور عزم و عمل کی فتح تھی، جو ایمان محسنم، امام معملاً، ولی اللہ الاعظم حضرت علیؑ کے دست و بازو کی رہیں ملت ہے اور انہی کے سراس کامیابی و کامرانی کا شہرا ہے۔

## غزوہ اُحد

## ۱۵. شوال ۳ هجری بروز ہفتہ

اس جنگ کا سبب بالاتفاق مشرکین کا جذبہ انتقام تھا، اس لیے کہ جنگ بدر کی شکست کے بعد قریش کا جذبہ انتقام بھڑک اٹھا، انہوں نے نہایت وسیع پیمانے پر فوجی تیاریاں شروع کر دیں تاکہ انتقام لے کر شکست کا دھبہ اپنے دامن سے دھونے میں کامیاب ہوں۔ مکہ میں چندے کی فہرستیں کھولی گئیں، تقریروں سے عوام میں جوش پھیلایا گیا، لات و عزی کی فسمیں دے کر ان کے ناموس بچانے کے لیے کہا گیا، مشہور شاعر ابو عزہ نے اپنے کلام کے ذریعہ لوگوں کو آمادہ کیا کہ قریش کی امداد کریں۔ انتقام کا سب سے زیادہ جوش ابوسفیان کو تھا، ایک تو اس لیے کہ جنگ بدر کا بانی مبانی وہی شخص تھا، لہذا تمام لوگ اپنے جانی و مالی نقصان کا اسے ہی ذمہ دار سمجھتے تھے، پھر یہ

جس طرح شیر کے جملہ آور ہونے سے بھیڑیں تتر تتر ہو جاتی ہیں، کنز العمال ج ۵ ص ۲۷ میں ہے سعد کہتے ہیں:

”میں نے بدر کے دن علیؑ کو لڑتے دیکھا کہ ان کے سینے سے پُر جوش آوازیں آ رہی تھیں اور وہ برابر جز پڑھتے جاتے تھے اور جب پلٹے تو ان کی تواریخ سے خون پکھ رہا تھا“،

اس معرکہ کا رزار میں نو فل بن خویلید جو پیغمبر اسلام کا انتہائی سخت دشمن تھا، حضرت علیؑ کے سامنے سے گزر، آپؐ نے اس کے سر پر تواریخ سے ایسا وار کیا کہ اس کے خود کو کاٹتی اور سر کو توڑتی ہوئی جبڑے تک اُتر آئی، پھر دوسرا وار اس کی ٹانگوں پر کیا جس سے اس کے دونوں پیر کٹ گئے، رسول پاکؐ نے اس دشمن دین کے قتل پر خوشی کا اظہار فرمایا اور کہا کہ خدا کا شکر ہے کہ اس نے میری دعا کو شرف قبولیت بخشنا۔

جنگ اپنے آخری مرحلے میں داخل ہو چکی تھی، کفار کا زور ٹوٹ چکا تھا، ابو جہل، اس کا بھائی عاص بن ہشام اور کئی دوسرا سے سردار تھے تھے ہو چکے تھے، دشمن شکست کی آخری منزل کو پہنچ گیا۔ زوال آفتاب کے بعد اس نے ہتھیار ڈال دیئے اور اپنا مال و اسباب چھوڑ کر بھاگ کھڑا ہوا۔

تاریخ کامل بن اثیر جلد ۲ ص ۹۰ میں ہے:

ستر کفار کے لاشے میدان میں بلکھرے پڑے تھے، حضور پاکؐ نے ان لاشوں کو چاہ بدر میں پھینکوا دیا اور انہیں مخاطب کر کے فرمایا: میں نے اپنے رب کے وعدے کو سچا پایا ہے کیا تم نے بھی اپنے رب کے وعدے کو سچا پایا ہے؟ کچھ لوگوں نے کہا: یا رسول اللہؐ! آپؐ مردوں سے با تین کر رہے ہیں، کیا مردے بھی سننا کرتے ہیں؟ تو آپؐ نے فرمایا: وہ تم سے زیادہ میری با تین سنتے ہیں مگر جواب دینے سے عاجز ہیں۔

## ایمان محسمنامہ معملاً

۶۲

کے بغیر چھوڑ دیجئے، حضرت نے اس کی التجا قبول کی اور اسے رہا کر دیا۔ اس کا ضمیر اس احسان کے بار کو محسوس بھی کر رہا تھا، چنانچہ پہلے اس نے مشرکین کے ساتھ تعاون سے یہی کہہ کر انکار بھی کیا مگر پھر اس کو لوگوں نے آمادہ کر لیا کہ ”خواہ تم جنگ میں نہ ہی جاؤ، لیکن اپنی زبان سے ہمیں تقویت ضرور پہنچاؤ!“ چنانچہ وہ ”تہامہ“ کے علاقے میں قبیلہ کنانہ کو جنگ پر آمادہ کرنے کے لیے نکلا اور دوسرے اشخاص دوسری اطراف کو چلے گئے، جبیر بن مطعم نے جس کا پچا طیعہ بن عدی بدر میں قتل ہوا تھا اپنے جبشی غلام حشی کو بلا یا اور اس سے کہا: اگر تم میرے پچا طیعہ کے بد لے میں محمد یا ان کے پچا حمزہ یا ان کے بھائی علی بن ابی طالب کو قتل کرنے میں کامیاب ہو گئے تو میں تمہیں آزاد کر دوں گا۔

اس کے علاوہ بڑے بڑے گھر انوں کی ۱۲۳ عورتیں ساتھ لی گئیں، تاکہ ناموس کے لحاظ سے لوگ میدان جنگ سے فرار نہ کریں، تاریخ میں ان میں سے خاص خاص عورتوں کے نام موجود ہیں، جومتا ز حیثیت کی حامل تھیں اور ان کی سرگردہ سردار فوج ابوسفیان کی بیوی ہندہ بنت عتبہ بن رہبیعہ تھی، اسی طرح عکرمہ بن ابی جہل کے ساتھ اس کی بیوی ام حکیم بن حارث، اس کے پچا حارث بن ہشام کے ساتھ خالد بن ولید کی بہن فاطمہ بنت ولید اور صفوان بن امیہ کے ساتھ بزرہ یا برہ بنت مسعود اور عمرہ بن عاص کے ساتھ عبد اللہ بن عمرہ بن عاص کی ماں ریطہ بنت فیہہ بن حجاج اور طلحہ بن ابی طلحہ کے ساتھ سلافہ بنت سعد، یہ سب عورتیں اپنے شوہروں کے ساتھ تھیں، خناس بنت مالک اپنے بیٹے ابو عزیز بن عیمر کے ساتھ تھی، سب سے زیادہ ہندہ بنت عتبہ سپاہیوں کو جوش دلاتی تھی اور خصوصیت کے ساتھ اس جبشی غلام حشی کو جس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے۔

## ایمان محسمنامہ معملاً

۶۳

کہ خود اس کا بیٹا حظله اس جنگ میں مارا گیا تھا اور اس سے زیادہ جذبہ انتقام اس کی بیوی ”ہندہ“ کو تھا جسے اپنے بیٹے حظله کے علاوہ اپنے باپ عتبہ، چچا شیبہ اور بھائی ولید، ان تینوں کا داع غب بھی اٹھانا پڑا تھا، لہذا اگر ابوسفیان خاموش رہنا بھی چاہتا تو اس کی بیوی اسے خاموش رہنے نہیں دے سکتی تھی۔

عربوں کا عقیدہ تھا کہ قتل ہونے والوں کا ماتم کر لیا جائے اور روکر دل کی بھڑاں نکال لی جائے تو جذبہ انتقام سرداڑ جاتا ہے۔ چنانچہ یہ بھی تاکید کردی گئی تھی کہ کوئی شخص بدر کے مقتولین کو روئے نہیں، یہ وہی سکوت و سکون تھا جو شدید آندھی کی گرج سے پہلے والے سنائے میں ہوا کرتا ہے۔

## جنگ کی تیاریاں

سامانِ جنگ کی فراہمی کے لیے روپے پیسے کو بڑی اہمیت حاصل ہے، اس کے لیے عبد اللہ بن ابی ربیعہ، عکرمہ بن ابی جہل، صفوان بن امیہ اور بہت سے وہ لوگ جن کے باپ، بھائی، بیٹے بدر میں قتل ہوئے تھے، سب مل کر ابوسفیان کے پاس آئے اور ان رہسماں کے پاس کہ جن کے اموال تجارت، ابوسفیان والے قافلے میں تھے اور انہوں نے یہ خواہش ظاہر کی کہ اس مرتبہ کی تجارت میں جتنی رقم حاصل ہوئی ہے وہ سب پیغمبر اسلام سے جنگ کے لیے دے دی جائے۔

یہ تمام لوگ اس سے متفق ہو گئے اور اس طرح مالی حیثیت سے پورا اطمینان ہو گیا، فوج کی فراہمی کے لیے متعدد صاحبان اثر اور زبان آور اشخاص، اطراف کے قبائل میں دورہ کے لیے نکلے، ابو عزیزہ عمرہ بن عبد اللہ حجی ایک ممتاز شاعر تھا، باوجود یہ رسول اسلام کا اس پر یہ احسان تھا کہ جب وہ بدر میں اسیر ہوا تھا تو پیغمبر اکرم سے التجا کی تھی کہ میں غریب آدمی ہوں، میرے ہاں بیٹیوں کی کافی تعداد ہے آپ مجھے فدیہ

ان لشکروں کی صفائی شروع ہوئی۔ مشرکین نے اپنے لشکر کو اس طرح مرتب کیا کہ مینہ کا افسر خالد بن ولید کو بنایا، میسرہ کا عکرمہ بن ابی جہل کو اور لشکر کا علم طلحہ بن ابی طلحہ کے سپرد کیا۔

حضرت رسالت مآب ﷺ نے اپنے لشکر کی اس طرح مورچہ بندی کی، کوہ احمد کو حفاظت کے لیے پشت پر رکھا تاکہ دشمن پشت کی طرف سے حملہ آور نہ ہو سکے، اس کے لیے آپؐ نے قبیلہ عمرو بن عوف کے ایک بہادر عبد اللہ بن جبیر کی سرکردگی میں پچاس تیر اندازوں کے دستے کو اس درہ کے دہانے پر مقرر فرمایا اس ہدایت کے ساتھ کہ ”چاہے ہمیں فتح حاصل ہو جائے یا شکست تم میری ہدایت کے بغیر یہاں سے نہ ہٹنا“۔ جنکی اعتبار سے یہ کاروائی انتہائی ضروری تھی، اگر یہ انتظام نہ کیا جاتا تو کفار اس طرف سے حملہ آور ہو کر لشکرِ اسلام کا محاصرہ کر لیتے اور مسلمانوں کا اس حصار سے جانیں بچا لے جانا مشکل تھا۔

اس نظم و انتظام کے بعد بقیہ لشکر کی صفائی کی۔ مینہ پر سعد بن عبادہ کو میسرہ پر اسید بن ھبیر کو متعین کیا اور علم جنگ اسلام کے علمبردار ایمان محسنم علی بن ابی طالب ﷺ کے سپرد کیا، جو جنگ بدر میں بھی علمبردار تھے اور بعد کے غزوات میں بھی علمبردار رہے۔

کفار نے بھی اپنے لشکر کو مینہ، میسرہ پر تقسیم کیا، مینہ کا سردار خالد بن ولید کو بنایا، میسرہ کا عکرمہ بن ابی جہل کو، سواروں کا افسر عمرو بن عاص کو مقرر کیا اور تیر اندازوں کا عبد اللہ بن رہیعہ کو اور قلب لشکر میں جہاں قریش نے اپنا مشہور بت ہبیل ایک اونٹ پر لا درکھا تھا، ابوسفیان جا کھڑا ہوا اور لشکر کا علم بنی عبد الدار کے ایک شخص طلحہ بن عثمان کے سپرد کیا، جب سب کچھ مکمل ہو گیا تو سب نے مل کر زور سے ”اغُلُّ هُبْلٌ، اغُلُّ هُبْلٌ، هُبْلٌ کی جے، هُبْلٌ کی جے“

### مدینہ پر حملہ

ان تمام تیاریوں کے بعد جو پورے ایک سال تک ہوئی تھیں ابوسفیان کی سرکردگی میں فوج روانہ ہوئی۔ مدینہ سے بالکل متصل کوہ احمد کے دامن میں پہنچ کر بدھ کے روز اس نے اپنے مورچے قائم کر لیے، مگر حضرت رسول خدا نے اس کے بعد تین دن توقف فرمایا اور جمعہ کی نماز مدینہ میں پڑھائی اور کے شوال ۳۔ ہجری کو ان مشرکین سے مقابلہ ہوا۔

مشرک فوج کی تعداد تین ہزار بقولے دو ہزار تھی، اس کے مقابلہ کے لیے حضرت رسالت مآب ایک ہزار اصحاب کو لے کر نکلے مگر عین موقع پر جنگ سے کچھ ہی دیر پہلے رئیس المناقیب عبد اللہ بن ابی اپنے تین سو ساتھیوں کو لے کر شہر کو واپس آگیا اور اس کا کہنا تھا کہ رسول خدا نے میرا کہنا نہ مانا کہ شہر میں رہ کر جنگ لڑی جائے، اب میں اپنے آپ کو اپنی جماعت کو خطرے میں نہیں ڈال سکتا۔

اس طرح سے لشکرِ اسلام کی تعداد سات سورہ گئی اور یہ پہلی ضرب تھی جو مسلمانوں کی اخلاقی طاقت پر لگی، جس نے دوسروں کے عزم و استقلال میں رختہ پیدا کیا۔ بنی سلمہ اور بنی حارثہ دو قبیلے بھی واپسی کا ارادہ کرنے لگے مگر کچھ سوچ سمجھ کر انہوں نے اس ارادے کو ترک کر دیا جس کا تذکرہ قرآن مجید میں اس طرح ہے:

”إِذْ هَمَّتْ طَائِفَتَانِ أَنْ تَفْشِلَا.....“ جب دو گروہوں نے تم میں سے واپسی کا ارادہ کیا کہ وہ عمل میں کمزوری دکھائیں۔

مشرکین میں سات سو زورہ پوش تھے جبکہ مسلمانوں میں صرف سو کے جسم پر زر ہیں تھیں، مشرکین کے پاس دو سو گھوڑے، جبکہ مسلمانوں کے پاس کل دو گھوڑے۔

## ایمان محسّم امام معظمٰ

۲۸

مارا جائے تو وہ جنت میں جاتا ہے اور ہم میں سے کوئی مارا جائے تو اس کا طھکانہ دوزخ ہے، لہذا تم میں سے جو جنت جانا چاہتا ہے یا مجھے دوزخ بھینے کا خواہ شمند ہو تو وہ آئے اور مجھ سے ٹرے۔

ایمان محسّم علی بن ابی طالب علیہ السلام تواریخہ اُنہیں اور رجز پڑھتے ہوئے اس کے مقابلہ کے لیے نکلے اور دونوں شمشیر بکف آپس میں بھڑگے، طلحہ نے تواریخہ سے حملہ کیا، حضرت نے اس کا وارخانی دے کر اس پر جوابی حملہ کیا اور تواریخہ کے ایک ہی وار سے اس کی دونوں ٹانگیں کاٹ کر رکھ دیں، طلحہ بڑھ کر زمین پر گرا۔ حضور پاک نے اسے گرتے اور کفار کے علم کو سرگلوں ہوتے دیکھا تو نعہ تکبیر بلند کیا، اس کے ساتھ ہی دوسرے مسلمانوں نے اللہ اکبر کا نعرہ لگایا۔ حضرت نے اس کا سر کا ثانی چاہا تو دیکھا کہ برہنہ ہو چکا ہے، آپ نے اس حالت میں اس پر دوسرا وار کرنا گوارانہ کیا اور اسے تڑپتا سکتا چھوڑ دیا، کچھ لوگوں نے کہا آپ نے اسے ختم کیے بغیر کیوں چھوڑا؟ فرمایا جب وہ بے پرده ہو گیا تو مجھے اس پر حملہ کرتے ہوئے شرم آئی اور پھر اس نے مجھے قربت اور عزیز داری کا واسطہ بھی تو دیا تھا، آخر اس نے تڑپ تڑپ کر تھوڑی دیر میں دم توڑ دیا۔

طلحہ کے مارے جانے پر مشرکین کے حوصلے پست ہو گئے اور پھر بے دلی کی حالت میں وہ ایک ایک کر کے میدان میں نکلنے کی جرأت نہ کر سکے اور انہوں نے ایک دم پلہ بول دیا مسلمانوں نے آگے بڑھ کر ان کے ریلے کو روکا، دونوں طرف سے کمانیں کٹ کیں، تواروں سے تواریں ٹکرائیں اور گھمسان کی جنگ شروع ہو گئی، حضرت علی، حضرت حمزہ، حضرت ابو دجانہ انصاری اور دوسرے مجاہدین نے حملوں پر حملے کر کے دشمن کی صفوں کوالت کر رکھ دیا۔

رسول خدا نے ابو دجانہ کو ایک توار مرحمت فرمائی تھی اور وہ اسے لے کر دشمن

## ایمان محسّم امام معظمٰ

۲۷

کا نعرہ لگانا شروع کر دیا، یعنی ہبّل کا بول بالا اور ہند اور دوسری عورتیں صفوں کے آگے کھڑی ہو گئیں اور شکر والوں میں جوش پیدا کرنے کے لیے دف بجا بجا کر گانے لگیں:

نَحْنُ بَنَاثُ طَارِقٍ

نُمْشِي عَلَى النَّمَارِقِ

مَشِيَ الْقَطَا النَّوَارِقِ

ہم ستاروں کی بیٹاں ہیں قالینوں پر ناز و انداز سے اس طرح چلتی ہیں جس طرح سبک روقطہ پر نہ چلتا ہے۔

وَالْمِسْكُ فِي الْمَفَارِقِ

وَالدُّرُّ فِي الْمَخَانِقِ

إِنْ تَقْبُلُوا نُعَانِقِ

وَنَفْرُشُ النَّمَارِقِ

أَوْ تَذَبَّرُوا نَفَارِقِ

فِرَاقُ غَيْرِ رُوَامِقِ

ہماری ماگ میں مشک و کستوری بھری ہے اور گردنوں میں موتی جگبگار ہے ہیں، اگر تم آگے بڑھو گے تو ہم تمہیں گلے لگا میں گی اور پیچھے پھرائی تو ہم تمہیں چھوڑ دیں گے، اس طرح کہ گویا چاہت تھی ہی نہیں۔

یہ جنگی ترانہ ختم ہوتے ہی جنگ کا طبل بجھنے لگا اور دست بدست لڑائی کا آغاز ہو گیا، قریش کا علم بردار طلحہ بن عثمان ہتھیار سجا کر بڑے کروفر کے ساتھ میدان میں آیا اور طنزیہ انداز میں کہنے لگا، مسلمانوں تھہارا یہ خیال ہوتا ہے کہ اگر تم میں سے کوئی

## ایمان محسمنامہ

۶۰

تک کہ دشمن کے پاؤں نہ جم سکے اور وہ میدان چھوڑنے پر مجبور ہو گیا۔ ابوسفیان علم کو سرنگوں اور اپنے خدا ”ہبل“ کو خاک بسر چھوڑ کر بھاگ کھڑا ہوا اور مشرکین کی عورتیں بھی پانچ سمیٹے دوڑ پڑیں۔

مسلمانوں نے جب کفار کو دوڑتے اور میدان کو خالی دیکھا تو ان پر حرص و طمع کی کمزوری غالب آگئی اور دشمن کی طرف سے غافل ہو کر مال غنیمت پر ٹوٹ پڑے اور جو تیر انداز عبد اللہ بن جبیر کی سربراہی میں درے پر متعین تھے ان کے منه میں پانی بھر آیا اور مال غنیمت کی لائچ ان پر غالب آگئی اور دوسرے مسلمان سور ماؤں کی طرح وہ بھی لوٹ مار میں حصہ لینے کے لیے بے تاب نظر آئے۔ عبد اللہ نے ہر چند انہیں فرمان رسولؐ اکرم کی یاد دہانی کرائی مگر ان کی ایک نہ سنی گئی۔ چالیس افراد مور پیچے چھوڑ کر لوٹ مار میں لگ گئے بے چارے عبد اللہ کے پاس دس سے بھی کم افراد باقی رہ گئے۔

خالد بن ولید جو کہ سواروں کے ایک دستے کے ساتھ ان کی گھات میں تھا، اس کیفیت کو دیکھ کر فوراً ان پر حملہ آور ہوا اور ابن جبیر اور ان کے ساتھیوں کو تھہ تیغ کرتا ہوا مسلمان لشکر پر پیچھے سے حملہ کر دیا، ادھر قریشی عورتوں کے ساتھ آئی ہوئی ایک عورت جس کا نام ” عمرہ بنت علقہ“ تھا، وہ اپنے شکست خود کے لشکر کو تشویق دلانے اور حوصلے بڑھانے کے لیے جھنڈا لے کر آگے بڑھی۔

اب میدان جنگ کا نقشہ مکمل طور پر بدلت گیا، مسلمانوں کی تمام تر تدبیریں ناکام ہو گئیں، صفين منتشر ہو گئیں، فوج کے ساتھ سردار کارابطہ منقطع ہو گیا، لشکر اسلام کو شکست ہو گئی اور مجاہدین اسلام کے تقریباً ستر افراد نے جامِ شہادت نوش فرمایا، جن میں جناب حمزہ اور جناب مصعب بن عمير بھی شامل تھے۔ پیغمبر خداؐ کے پاس تھوڑے سے آدمی جو رہ گئے تھے انہوں نے بلا ترتیب، جو جہاں تھا وہیں پر لڑنا شروع کر دیا۔

## ایمان محسمنامہ

۶۹

کی صفووں میں گھس گئے اور صفووں کو چیرتے ہوئے اس مقام پر پہنچ گئے جہاں کفار کی عورتیں دف بجا بجا کر اپنے نغموں سے فوج میں جوش پیدا کر رہی تھیں، آپ نے ابوسفیان کی زوجہ ہند بنت عتبہ پر تلوار اٹھائی کہ اس کا خاتمه کر دیں، مگر اس خیال سے ہاتھ روک لیا کہ رسول خداؐ کی دی ہوئی تلوار کو ایک عورت کے خون سے نگین کرنا مناسب نہیں۔

حضرت حمزہؐ کی تلوار ”صاعقة“ بار بھی دشمن کے سروں پر پیغم چل رہی تھی، طلحہ بن عثمان کے مارے جانے کے بعد عثمان بن ابی طلحہ نے قریش کا علم بلند کیا تھا آپ نے تلوار سے اس پر حملہ کر کے اس کا کام بھی تمام کر دیا۔

حضرت علیؑ دونوں صفووں کے درمیان علم کو ہرا تے ہوئے جملوں پر جملے کیے جا رہے تھے اور لشکر قریش میں سے جو بھی علم ہاتھوں میں لیتا اسے تھہ تیغ کر کے پر چم سرنگوں کر دیتے، یہاں تک کہ آٹھ علمبرداروں کو یکے بعد دیگرے موت کے گھاٹ اتار دیا۔ جب بنی عبد الدار میں سے کوئی پر چم اٹھانے والا نہ رہا، تو اس قبیلہ کے ایک غلام ”صواب“ نے علم سنبھال لیا۔ مارے غصے کے اس کے منه سے جھاگ بہہ رہا تھا اور وہ کہہ رہا تھا کہ میں محمدؐ کے علاوہ کسی کو قتل نہیں کروں گا۔ حضرت علیؑ نے آگے بڑھ کر اس کی کمر پر ایسا وار کیا کہ اس کے دو ٹکڑے ہو گئے اور اس طرح تمام پر چم برداروں کا خاتمه کر دیا۔ ابن اثیر اپنی کتاب تاریخ کامل جلد ص ۷۱ میں لکھتے ہیں: ”کان الذى قتل اصحاب اللواء على“ جس نے قریش کے علمبرداران لشکر کو موت کے گھاٹ اتارا وہ علىؑ تھے۔

علمبرداران لشکر کے قتل سے قریش کا دم خم جاتا رہا۔ مسلمانوں کے حوصلے بڑھ گئے اور کفار کے مقابلہ میں ایک چوتھائی سے بھی کم ہونے کے باوجود بڑی بے جگری سے لڑتے، سینوں کو چھیدتے اور صفووں کو والٹتے ہوئے آگے بڑھتے رہے یہاں

## ایمان محسّم امام معظم

۷۲

ہوئے کہ کسی کی خبر تک نہ رہی۔ سوائے معدودے چند افراد کے کہ جن کی تعداد انگلیوں پر گئی جا سکتی ہے، حضور گرامیؐ کے پاس رہ گئے تھے۔ تاریخ اسلام کے یہ لمحے زبردست اور بحرانی ترین شمار ہوتے ہیں اور اس وقت جو ثبات دھائے وہ مرد ہے، کے مصدق ایمان محسّم، امام معظم، امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام ہی تھے جو سرکار رسالت پناہ کے گرد پروانہ وار چکر لگا کر دشمنوں سے آپؐ کی جان کا دفاع کر رہے تھے، علیؐ کو اپنی جان کی پرواہ نہیں تھی، ان کا تمام نقطہ نظر حضورؐ کی ذات تھی اور بس!! چنانچہ مورخ ابن اثیر اپنی کتاب تاریخ کامل ابن اثیر جلد ۲ ص ۱۵۲ میں فرماتے ہیں:

”حضرت رسالت مآبؐ نے مشرکین کے ایک جنۃ کو دیکھا کہ وہ آپؐ پر حملہ کرنا چاہتا ہے، تو حضورؐ نے حضرت علیؐ کو اس پر حملہ کرنے کا حکم دیا، علیؐ علیہ السلام نے ان لوگوں پر حملہ کر کے بہت سے لوگوں کو جہنم واصل کیا اور نجح جانے والے افراد منتشر ہو کر بھاگ کھڑے ہوئے۔ پھر حضورؐ نے ایک گروہ کو اپنے اوپر حملہ آور ہوتے دیکھا تو پھر علیؐ کو اس سے منٹنے کا حکم دیا، شیخ خدا نے ان پر حملہ کر کے بہت سوں کو جہنم پہنچایا، جو نجح کئے ان کے لیے راہ فرار اختیار کرنے کے علاوہ کوئی چارہ کار نہ رہا، اسی اثناء میں فرشتہ وحی حضرت جبرايل علیہ السلام نے حضور رسالت مآبؐ علیہ السلام سے کہا: ”یہ ہے حقیقی معنوں میں جاں ثاری اور فدا کاری، جو علیؐ دکھار ہے ہیں!!“ تو حضورؐ نے فرمایا: ”کیوں نہ ہو وہ مجھ سے ہے اور میں اس سے ہوں! اس پر جبرايل نے کہا: اور میں آپؐ دونوں میں سے ہوں،“ اسی اثناء میں آسمان اور زمین کے درمیان ہاتھ غیبی کی آواز سنائی دینے لگی: ”لَا سَيْفَ إِلَّا

## ایمان محسّم امام معظم

۷۱

اس طرح سے کہ ان میں سے ایک کو دوسرا کی خبر نہ رہی، کسی طرف حمزہ، کسی طرف ابو جانہ اور کسی طرف علی بن ابی طالبؐ اور ایسے کچھ اور جان باز مجاہدین میں سے اکثر بعد میں قتل ہو گئے یا زخمیوں سے چور ہو کر گئے۔ یہاں تک کہ ایک وقت آیا کہ مشرکین نے اپنا نصب اعین پیغمبر خدا کی ذات کو بنالیا، آپؐ پڑاتے ہمle ہوئے کہ آپؐ زخمیوں سے مٹھاں ہو کر ایک گڑھے میں گر گئے، کسی نے غلطی یا شرارت میں یہ صدابند کر دی کہ حضورؐ شہید ہو گئے ہیں۔

اب جو مسلمان آس پاس کچھ سوچ بھی رہے تھے کہ آگے بڑھ کر مقابلہ کیا جائے وہ یہ کہتے ہوئے کہ رسولؐ تو قتل ہو گئے ہیں اب جنگ سے کیا فائدہ؟ دور دور بھاگ کر جانے لگے اور دوسروں کو بھی یہ کہہ کر اپنی جانیں بچانے کی تحریک کرنے لگے، طبری جلد ۲۰ ص ۲۰ میں ہے: ”آپؐ کے ساتھی آپؐ کے پاس سے ادھر ادھر منتشر ہو گئے کچھ مدینہ میں چلے گئے اور کچھ پہاڑ کی چٹان پر جا کر ٹھہر گئے۔ پیغمبر خدا آواز بلند لوگوں کو بلا تر رہے کہ ”إِلَى إِلَى عِبَادَ اللَّهِ“، میری طرف آؤ میری طرف آؤ اے خدا کے بندے۔ قرآن مجید نے اسی کو اس انداز میں بیان کیا ہے: ”وَالرَّسُولُ يَذْكُرُكُمْ فِي أُخْرَأَكُمْ“، رسولؐ تمہارے پیچھے سے تمہیں آوازیں دے رہے تھے۔

بدھو اسی کا یہ عالم کہ حذیفہ کے والد ”یمان“، جن کا نام حسیل بن جابر تھا خود مسلمانوں کی تواریخ سے شہید ہو گئے، اسی طرح کئی اور مسلمان بھی یا شہید ہوئے یا محروم۔

ادھر ساتھ ہی جب دشمن کی طرف سے حضور پاکؐ کے قتل کی افواہیں، میدان میں گردش کرنے لگیں تو بہت سے مسلمانوں کے حوصلے پست ہو گئے اور دشمن کے تازہ حملے سے تقریباً تمام مسلمان میدان چھوڑ کر بھاگ گئے اور اس طرح منتشر

آواز توہر ایک سن رہا تھا، مگر بولنے والا نظر نہیں آ رہا تھا۔  
لوگوں نے پوچھا: یا رسول اللہ! یہ کس کی آواز تھی؟  
تو حضور نے فرمایا: ”وہ جبراًیل تھے“

کتاب مناقب خوارزمی ص ۲۲۳ میں ہے کہ حضرت علیؑ نے ”شوری“ کے موقع پر اس موسات اور ہاتھ غیبی کی اس آواز کے ذریعہ ارکان شور سے اس بات کا اعتراف کرایا تھا۔

الحاصل ایمان محسمنے مقابلہ، جنگ، دلیری اور بہادری کا حق ایسا ادا کیا جس سے بالآخر تصور میں نہیں آ سکتا، اور ہزاروں کے لشکر سے تن تھا جنگ میں فطری طور پر آپ کو زخمی ہونا چاہیے تھے، چنانچہ شاہ عبدالحق محدث دہلوی کتاب ”مدارج النبوة“ میں درج کیا ہے کہ: ”قیس بن سعد بن عبادہ نے اپنے والد سے روایت کی ہے کہ میں نے حضرت علی مرتضیٰ سے سنaxو آپ نے فرمایا کہ غزوہ واحد کے دن سولہ زخم مجھ کو لگے جن میں سے چار زخم نہایت ہی شدید تھے“

### جنگ احزاب یا خندق

جنگ بدرا اور احمد نیز دوسرے چھوٹے بڑے غزوات کے بعد مشرکین مکہ اپنی انفرادی طاقت کو بغیر اسلام کے مقابلے میں اب قطعاً ناکافی سمجھ چکے تھے، اس لیے کہ جب بدر میں مسلمان بالکل ہی بے سرو سامان تھے تو ان کی تعداد میں تنگی مسلح فوج نے ان کے مقابلے میں ایسی شکست کھائی کہ جتنے ان کے بڑے بڑے چوٹی کے آدمی تھے تقریباً سب مارڈا لے گئے، پھر وہ پوری طاقت کے ساتھ جب احمد میں آئے تو انہوں نے یہ دیکھ لیا کہ وہ فوج اسلام کی اکثریت کو میدان پسپا کر دینے کے بعد بھی آخر کار جنگ کو سرنہ کر سکے اور ان کی فوج کے جتنے علمدار تھے وہ سب ہی کام آگئے

ذو الفقار و لا فتنی الا علی، ”ذو الفقار کے علاوہ کوئی تلوار نہیں اور علی کے علاوہ کوئی جوان مرد نہیں ہے۔

علامہ ابن الحمید، اپنی کتاب شرح فتح البلاغہ جلد ۱۲ ص ۲۵۳ میں تحریر فرماتے ہیں:

”جب سرورِ کائنات ﷺ کے اکٹھ بیشتر یار بھاگ گئے تو دشمن کے مختلف دستوں کا دباؤ حضور پاکؐ کی ذات پر بڑھ گیا، ”قبیلہ بنی کنانہ“ اور ”قبیلہ عبد منانہ“ میں سے ایک ایک گروہ حضورؐ کی طرف بڑھا، جن کی تعداد پچاس تھی ان میں چار نانی گرامی سورما بھی موجود تھے، آنحضرتؐ نے علی علیہ السلام سے فرمایا: ”یا علی! ان کے حملہ کرو کو! اس وقت علیؐ پیدل لڑ رہے تھے، ان پر حملہ کر کے ان کو تتر بتر کر دیا، جن میں مذکورہ چار سور ماوں کے علاوہ دس دوسرے مشرکین کو واصل جہنم کیا“

جبراًیل علیہ السلام نے رسول خدا سے کہا:

”یا رسول اللہ! علیؐ نے موسات اور نگساری کا حق ادا کر دیا ہے اور آسمان کے فرشتے اس جوان کی موسات سے محو حیرت ہیں“

رسول پاکؐ نے فرمایا:

”کیوں نہ ہو، وہ مجھ سے ہیں اور میں ان سے“

جبراًیلؐ نے کہا: ”میں آپ دونوں سے ہوں“

اور اس وقت آسمان سے یہ آواز سنائی دے رہی تھی:

”لَا سَيْفَ إِلَّا ذُو الْفِقَارُ وَلَا فَتْنَى إِلَّا عَلِيٌّ“

ذو الفقار کے علاوہ کوئی تلوار نہیں اور علیؐ کے علاوہ کوئی جوان مرد نہیں

مورخ و اقدی اپنی کتاب ”المغازی“، ص ۲۲۵ میں لکھتے ہیں کہ پیغمبر خدا (ص) تک یہ پہنچی اور تمام منصوبہ کی اطلاع ہوئی، تو اس موقع پر بجماع مورخین جناب سلمان فارسی صلی اللہ علیہ وسلم نے رائے دی کہ دشمنوں کے لیے رکاوٹ پیدا کرنے کے لیے خندق کھودی جائے، انہوں نے یہ تجویز سرکار رسالت آب طالی صلی اللہ علیہ وسلم کے رو بروپیش کی اور کہا کہ ”ایمان میں ایسے خطرناک موقعوں پر شہر کے گرد خندق کھود دیتے ہیں کہ دشمن اسے عبور کر کے شہر میں داخل نہ ہو سکے، سرکار کو یہ تجویز پسند آئی، چنانچہ مدینہ کے ارد گرد ایک عمیق خندق تیار کی گئی“

خندق کھونے کے لیے مسلمانوں کے ساتھ خود حضرت پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم بھی خندق کھونے میں مصروف تھے، اس عالم میں کہ بھوک کی وجہ سے پیٹ پر پتھر بندھا ہوا تھا، اس کی وجہ یہ تھی کہ جتنگ خندق سے مہینوں پہلے سے مدینہ میں قحط تھا، خرے کی پوری نصل تباہ ہو گئی تھی، خوارک کی کمی تھی، کفار کے حملے کی وجہ سے بیرونی رسداں کا سلسلہ منقطع ہو گیا تھا، مسلمانوں پر فقر و فاقہ کی کیفیت طاری تھی، اس پر تیز و تنہ ہوا چل رہی تھی، ابر و باران بھی تھا، دن دن بھر پتھر لیلی زمین کا کھونا، بڑے بڑے دلیروں کے کیجے ہلے جا رہے تھے۔

### سلمان من اہل الْبَيْتِ کی سند

بعض روایات کی بنابری یہی وہ موقع ہے جب حضرت پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے جناب سلمان فارسی کو وہ بیش بہا سند عطا کی جس کا فخر صحابہ رسول میں سے کسی دوسرے فرد کو حاصل نہیں ہوا، کیونکہ حضرت سلمان بہت سے اہل الرائے کی طرح صرف رائے دے کر بری الذمہ نہیں ہو گئے، بلکہ جب اس پر عمل ہوا اور رسول خدا نے چالیس گز زمین دس دس آدمیوں کے ذمہ کی تو جناب سلمان فارسی خود بھی خندق

تھے اب اس کے بعد بس ایک صورت باقی تھی کہ وہ دوسری جماعتوں کو اپنے ساتھ شریک کر کے متحده طاقت کے ساتھ پیغمبر اسلام کا مقابلہ کریں جو اسلام کی مخالفت میں ان کے ساتھ شریک ہو سکتی ہیں۔

### کفار اور مشرکین کا گٹھ جوڑ

مقدمہ ابن خلدون ص ۲۷۷ اور اعلام الوری طرسی کے مطابق، اس بارے میں یہود کی جماعت سے جو مدینہ میں تھی، فطی طور پر مدد ملنے کی امید پیدا ہوئی چاہیے تھی، بن نصری کی جلاوطنی سے بڑی حد تک تلخی پیدا ہو چکی تھی، اس لیے حسین بن اخطب، سلام بن ابی حقیق اور کنانہ بن ربعۃ اور سلام بن مشکم وغیرہ جو سرداران یہود تھے خود مکہ پہنچ گئے اور سرداران قریش سے مل کر انہیں متفقہ طاقت کے ساتھ مدینہ پر چڑھائی کرنے کے لیے آمادہ کیا۔

یہی یہودی لیڈر، قبیلہ غطفان اور کنانہ کے سرداروں کے پاس بھی گئے اور انہیں بتایا کہ قریش کو ہم نے پورے طور پر آمادہ کر لیا ہے، اب تمہارے ساتھ دینے کی ضرورت ہے، چنانچہ یہ لوگ بھی اس کے لیے تیار ہو گئے، مکہ معظمہ سے قریش کا لشکر ابوسفیان کی قیادت میں نکلا۔ قبیلہ غطفان کی قیادت عینہ بن حصین بن فزارہ کر رہا تھا۔ بنی مرہ کو لے کر حارث بن عوف اور قبیلہ اشیع کے ساتھ و برہ بن طریف، جبکہ یہود کا کوئی لشکران کے ساتھ نہیں تھا۔ مگر منصوبہ یہ تھا کہ وہ مدینہ کے اندر سے مسلمانوں پر حملہ آور ہو جائیں گے، اس طرح مسلمان چکی کے دو پاؤں کے نیچے میں پس کر رہ جائیں گے۔

### خندق بنانے کی تجویز

## ایمان محسمنامہ معمظم

۷۸

بنی قریظہ کی عہد شکنی سے کفار کا دباؤ بڑھ گیا اور اس دو طرفہ یلغار کے نتیجے میں مسلمانوں کے خوف و اضطراب کا نقشہ قدرت نے سورہ احزاب آیات ۱۰۵-۱۰۶ میں ان الفاظ میں کھینچا ہے:

”جب وہ تمہارے اوپر اور نیچے سے تم پر چڑھ آئے اور جس وقت تمہاری آنکھیں پھرا گئیں اور مارے دہشت کے تمہارے دل (کلیج) منہ کو آگئے اور تم لوگ اللہ کے بارے میں طرح طرح کے گماں کرنے لگے، اس وقت مومنین خوب آزمائے گئے اور انہیں پوری شدت سے ہلاکر کے رکھ دیا گیا اور جب منافقین اور دلوں میں بیماری رکھنے والے کہہ رہے تھے اللہ اور اس کے رسول نے جو وعدہ کیا تھا وہ فریب کے سوا کچھ نہ تھا اور جب ان میں سے ایک گروہ کہنے لگا: اے یثرب والو! یہاں تمہارے لیے ٹھہر نے کی کوئی گنجائش نہیں ہے، لہذا پٹک چلو اور ان میں سے ایک گروہ نبیؐ سے اجازت طلب کر رہا تھا، یہ کہتے ہوئے کہ ہمارے گھر کھلے پڑے ہیں حالانکہ وہ کھلے اور غیر محفوظ نہیں تھے، وہ تو اس بہانے سے بھاگنا چاہتے تھے“

اگر دشمن ان پر شہر کے اطراف سے گھس آتے پھر انہیں اس فتنے کی طرف دعوت دی جاتی تو وہ اس میں پڑ جاتے اور اس میں صرف تھوڑی اسی توقف کرتے۔ حالانکہ پہلے یہ لوگ اللہ سے عہد کر چکے تھے کہ پیٹھیں پھیریں گے اور اللہ کے ساتھ ہونے والے عہد کے بارے میں باز پرس ہو گی۔

یہاں پر ایک عبرت ناک منظر جو دیکھنے میں آیا وہ یہ کہ سیرت ابن ہشام جلد ۳ ص ۲۳۳ کے مطابق:

## ایمان محسمنامہ معمظم

۷۷

کھودنے والوں میں شریک ہوئے، اور باوجود اپنی پیرانہ سالی اور طویل عمر کے جس کا شمار بعض راویوں نے سینکڑوں برسوں کے حساب سے کیا ہے، وہ قوی ہیکل ایسے تھے اور پھر پُر عزم، قوت ارادی اور اس سے بڑھ کر قوتِ ایمانی ایسی رکھتے تھے کہ جتنا کام دس آدمی مل کر کرتے تھے اتنا وہ اکیلے کر لیتے تھے۔

اسی چیز کو دیکھ کر مہاجرین اور انصار میں ان کے اپنانے میں مقابلہ ہونے لگا، مہاجرین کہنے لگے کہ ”سلمان ہم سے ہیں، کیونکہ وہ مدینہ کے باشندے نہیں تھے، باہر ہی سے آئے تھے اور انصار نے کہا: نہیں! وہ ہم سے ہیں کیونکہ مہاجرین تو وہ ہیں جو مکہ سے ترکِ وطن کر کے آئے ہیں اور ان میں جناب سلمان داخل نہیں ہیں، مگر اس بحث کو سن کر سرکار رسالت مآبؑ نے فرمایا: ”سلمان منا اهل الیت“ سلمان ہم اہل بیت میں سے ہیں، اسی چیز کو صاحبِ مدارج النبوة نے اپنی کتاب کی دوسری جلد کے صفحہ ۲۳۰ میں درج کیا ہے۔

چنانچہ مشرکین کی فوجیں مدینہ کے قریب پہنچیں تو سامنے خندق کھدی ہوئی پا کر اسی خندق کے آگے صفا آرا ہو گئیں اور ادھر سے پیغمبر خدا (ص) اپنی فوج کے ساتھ خندق کے اس طرف مقیم ہو گئے، ہیں دن سے زیادہ بلکہ بعض روایات کے مطابق تقریباً ایک ماہ تک دونوں طرف کے مورچے جمع رہے، مگر سوائے تیراندازی اور سنباری کے کسی جنگ کی نوبت نہ آئی اور مدینہ کا محاصرہ جاری رہا اور ساتھ ہی بنی قریظہ نے اپنی بعدہ بڑی کا ثبوت دیتے ہوئے معاهدہ کو یکسر منسخ کر دیا اور صاف صاف کہہ دیا کہ ہم نہ کسی کو جانتے پہچانتے ہیں اور نہ ہی ہمارا کسی سے کوئی معاهدہ ہے، یہ لوگ چونکہ مدینہ کے اندر ہی آباد تھے اس لیے شہر میں رہ جانے والے بچوں اور عورتوں کے لیے مستقل خطرہ بن گئے، مسلمان سخت ہر انسان، پریشانی اور کشمکش کے عالم میں تھے، ایک طرف دشمن کا محاصرہ شدت اختیار کیئے ہوئے تھا، دوسری طرف

پار کریں اور مسلمانوں کو تلواروں کی زد پر رکھ لیں۔

یہ فیصلہ کر کے چند سردار دیکھتے بھالتے ہوئے خندق کے ایسے حصہ پر پہنچ جو کم چوڑا تھا اور اس کی حفاظت کا بھی کوئی خاص اہتمام نہ تھا، انہوں نے اندازہ کر لیا کہ یہاں سے گھوڑوں کو ہمیز کر کے خندق کو پار کیا جاسکتا ہے، اس کام کے لیے قریش کے نامور شہسوار عمر و بن عبد و دعا مری، عکرمہ بن ابی جہل، حسل بن عمرو، منبهہ بن عثمان، ضرار بن خطاب فہری، نوفل بن عبداللہ اور ہمیرہ بن ابی وہب منتخب کیے گئے۔

انہوں نے آگے بڑھ کر گھوڑوں کو ایڑ لگائی اور خندق کو پار کرنے میں کامیاب ہو گئے، اس منزل کے سر ہونے پر کفار کے مردہ دلوں میں کچھ تو انہی آئی اور ابوسفیان اور خالد بن ولید نے فوراً لشکر کی صفائحہ بندی کی تاکہ ان شہسواروں کے جو ہر دکھانے کے بعد فوجوں کو خندق کے اس پاراتاڑیں اور جنگ مغلوبہ شروع کر دیں۔ ان پھلانگوں والوں میں یوں تو سمجھی آزمودہ کار اور جنگ آزماتھا مگر ان سب سے زیادہ مشہور بہادر اور نا مور شمشیر زدن عمر و بن عبد و دعما، جو ”عماد عرب“ یعنی عربوں کا ماینا زستون اور ”فارس یلیل“ کے نام سے پکارا جاتا تھا اور میدان کا رزار میں ایک مخصوص علامت سے پہچانا جاتا تھا، اسے ”فارس یلیل“ اس لیے کہا جاتا تھا کہ اس نے اسی مقام پر ایک ہزار ڈاؤں کو پسپا کر دیا تھا۔ چنانچہ اس موقعہ پر تاریخ اسلام کی ایک عظیم اور نا مور شخصیت نے پیغمبر اکرمؐ سے بیان کیا: ”یا رسول اللہ! میں ایک کاروان اور تجارت میں شام جا رہا تھا اور یہ شخص ہمارا ہم سفر تھا، جب ہمارا قافلہ ”یلیل“ کے مقام پر پہنچا تو ایک ہزار رہنزوں نے قافلہ پر حملہ کر دیا، تمام اہل قافلہ اپنا سامان چھوڑ کر بھاگ کھڑے ہوئے مگر یہ اپنی جگہ سے نہ ہٹا، بلکہ اس قدر جی توڑ کر لڑا کر رہنزوں کو جان بچا کر بھاگنا پڑا، اور ہمارا قافلہ صحیح و سالم منزل پر پہنچ گیا، گویا اس کی شرکت سے فوج کا حوصلہ اتنا بڑھ جاتا تھا کہ جیسے ایک ہزار کا اس میں اضافہ ہو گیا ہو،“

”معتب بن قشیر“ نے جو بدری ہونے کا امتیاز رکھتا تھا یہاں تک کہہ دیا کہ: ”کان محمد یعدنا ان ناکل کنوز کسری و قیصر و احدنا الیوم لا یأمن علی نفسہ ان یذهب الی الغائط“

محمدؐ تو ہم سے یہ وعدہ کرتے تھے کہ ہم کسری و قیصر کے خزانوں پر ہاتھ صاف کریں گے اور آج یہ حالت ہے کہ اگر ہم میں سے کوئی رفع حاجت کے لیے جانا چاہے تو وہ اپنی بان کو محفوظ نہیں سمجھتا۔

البتہ کچھ مخلص صاحبان ایمان ایسے بھی تھے جو دشمن کی کثرت کو خاطر میں لاتے تھے نہ سختیوں سے دوچار ہونے سے گھبرا تے تھے، بلکہ شدائد و آلام میں گھر کران کا ایمان اور یقین بڑھتا تھا اور خود اعتمادی کا جو ہر نکھر تھا، چنانچہ قرآن مجید اس بارے میں سورہ احزاب میں فرماتا ہے:

”جب سچے ایمانداروں نے کفار کے گروہوں کو دیکھا تو کہنے لگے یہ چیز ہے جس کا اللہ اور اس کے رسولؐ نے وعدہ کیا تھا اور خدا اور اس کے رسولؐ نے سچ کہا تھا، اس سے ان کا ایمان اور جذبہ اطاعت اور زیادہ ہو گیا،“

مسلمانوں کے لیے یہ کڑی آزمائش کا وقت تھا، سردی کی شدت اور فاقتوں کی سختی سے خستہ و بے حال ہو چکے تھے اور کفار بھی پڑے پڑے اکتا چکے تھے، انہیں محاصرہ کیے ہوئے ستائیں دن ہو گئے تھے اور خندق کے حائل ہونے کی وجہ سے دست بدست جنگ کی نوبت نہ آئی تھی، صرف پھر وہ اور تیروں کا تبادلہ ہوتا جس کا کوئی نتیجہ نہ نکلا، آخر انہوں نے فیصلہ کیا کہ کسی طرح پھرہ داروں کی نظر وہ سے بچا کر خندق

نقشہ ان الفاظ میں کھینچا ہے:

”کَأَنَّ عَلَى رُؤُسِهِمُ الطَّيْرُ“، گویا ان کے سروں پر پرندے بیٹھے ہوئے تھے۔

ناظرین! یہ ایک ضربِ اشل ہے جو اس وقت بولی جاتی ہے جب کوئی شخص دشمن کے لکار نے یا جواب طلب کرنے پر سرکو جھکائے بالکل خاموش رہے۔

اس کی اصل یہ ہے کہ جب اونٹ کے سر پر یا اس کے جسم کے کسی حصہ پر کوئی زخم آتا ہے اور پرانا ہو چکا ہوتا ہے، جس کی وجہ سے اس میں کیڑے پڑ جاتے ہیں تو وہ سر نیچے ڈال کر کسی گوشہ میں الگ تھلگ بیٹھ جاتا ہے اور پرندے اس کے سر اور جسم پر بیٹھ کر ان کیڑوں کو چننے لگتے ہیں، اس موقع پر وہ اپنے سرکو بالکل نہیں ہلاتا اور نہ ہی اوپر کو اٹھاتا ہے تاکہ وہ پرندے اڑنے جائیں، اس سے یہ مثل اس شخص کے لیے چل نکلی ہے جو سر نیچے ڈال کر چپ چاپ بیٹھا رہتا ہے۔

غرض ناظرین! حضرت علیؓ نے جب کفر کی مبارز طلبی اور مسلمانوں کی خاموشی دیکھی تو پیچ و تاب کھاتے ہوئے اٹھے اور پیغمبر گرامی قدرؓ کے حضور عرض کیا: یا رَوْلَ اللَّهِ! اب مجھے اس سے دودو ہاتھ کرنے کی اجازت دیجئے!!

اس سے پہلے پیغمبرؓ علیؓ کو دو مرتبہ روک چکے تھے اور یہ روکنا اس بنا پر نہ تھا کہ حضور ان کو عمر و کے مقابلے میں کمزور اور ناتوان سمجھتے تھے، بلکہ سرکار یہ چاہتے تھے کہ انہیں روک کر دوسروں کی ہمت و جوانمردی کی آزمائش کریں اور دیکھیں کہ کس کی رگ حمیت پھر کتنی اور خون شجاعت جوش مارتا ہے؟ اگر عرو کی پہلی ہی لکار پر علیؓ کو اجازت دے دیتے تو وہ لوگ کہہ سکتے تھے کہ ہم بھی مقابلے کے لیے تیار تھے، مگر علیؓ کے میدان میں اتر آنے سے ہم خاموش ہو گئے اور ہمیں زور آزمائی کا موقع نہ مل سکا، مگر عرو کی پہلی لکار پر سکوت و بے حسی نے ان کی ہمت و شجاعت کا پردہ چاک کر دیا،

جب اس نے لشکرِ اسلام کی طرف آگے بڑھ کر پکارا کہ میرے مقابلے میں کون آتا ہے؟ تو کسی طرف سے کوئی جواب نہ ملا اور نہ کسی کو اس کے مقابلے میں آنے کی جرأت ہو سکی، حضورؐ نے فرمایا: کون ہے جو اس کے مقابلے میں جائے، حضرت علیؓ نے خندق کا کنارہ چھوڑا اور خدمت پیغمبرؓ میں حاضر ہوئے اور کہا: انا لہ بانبی اللہ! یا رسول اللہ! میں اس کا مقابلہ کروں گا فرمایا: بیٹھ جاؤ! شاید کوئی اور اس کے مقابلے کی ہمت کرے! مگر جب کوئی صدابند نہ ہوئی تو سرکارؓ نے فرمایا: ”من لہذا الکلب؟“ کون ہے جو اس کے مقابلہ کرے، اور مسلمانوں کو اس کے شر سے نجات دلائے؟ حضرت علیؓ نے پھر اجازت مانگی، فرمایا: ابھی ٹھہر و اشاید کوئی اس کے مقابلے کے لیے نکلے۔

عمرو پھر لکارا اور کہا کون ہے جو میرے مقابلے میں آئے؟ مگر کوئی آمادہ نہ ہوا، جب عمرو نے تیسرا مرتبہ لکارا اور کوئی بڑھ کر اس کے سامنے نہ آیا، تو اس نے طنزیہ انداز میں کہا: ”مسلمانو! تھہاری وہ جنت کیا ہوئی جس میں تمہیں مر کر جانا ہے اور وہ دوزخ کیا ہوئی جو مر نے کے بعد ہماراٹھ کانہ ہے؟ آؤ! یا تم جنت میں جاؤ یا مجھے جہنم میں بھیجو!“ پھر گھوڑے کو ایڈ لگائی اور سپاہ اسلام کے قریب آ کر رجز پڑھنے لگا، جس کا ترجمہ یہ ہے: ”چیختے چیختے میری آواز بیٹھ گئی ہے، میں ان مقامات پر بھی ایک بہادر جنگ جو کی طرح جم کر لڑتا ہوں جہاں اچھے اچھے بہادر کمزوری دکھا جاتے ہیں۔ جنگ کی طرف میرے قدم تیزی سے بڑھتے ہیں اور ایک جوانمرد کی سب سے بڑی خوبی سخاوت اور شجاعت ہی تو ہے“

عمرو کے بار بار لکارنے پر ایک سناثا تھا جو ہر طرف چھایا ہوا تھا، ایک دوسرے کوئنکھیوں سے دیکھتے اور چپ سادھ لیتے اور کسی کو ہمت و جرأت نہ ہوتی کہ آگے بڑھ کر لکارتا اور اس کا غور توڑتا، تاریخ نے اس وقت کی خاموشی و بے حسی کا

دُونِيَةٍ وَ بَصِيرَةٍ وَ الصِّدْقُ مُنْجِحٌ كُلَّ فَائِزٍ  
تَهْرُو! تَهْارِي لِلْكَارِكَارَا جَوَابَ دِينِ وَالاَآگِيَا هِيَ جُوكَرَنِهِيں  
ہے، وَه صَاحِبُ عَزْمٍ وَبَصِيرَةٍ ہے اور سچائی ہی کامِ میابی حاصل  
کرنے کے لیے وجہ کامِ میابی و کامرانی ہے۔

إِنِّي لَأَرْجُو أَنْ أُقِيمَ عَلَيْكَ نَائِحَةُ الْجَنَائِزِ  
مِنْ ضَرْبِتَفْنِي وَ يَنْقِي ذُكْرُهَا عِنْدَ الْهَرَاءِ  
مُجْهَى امِيدِهِ ہے کہ میں تمہارے لیے میں کرنے والی عورتوں کا بندا  
بست کروں گا، ایسی ضرب سے جو اپنا کام کر کے مت جائے گی  
مگر اس کا تذکرہ ہمیشہ جنگوں میں ہوتا رہے گا۔

اب دونوں ایک دوسرے کے مقابل کھڑے ہو گئے۔ عمر نے عربوں  
کے دستور کے مطابق پوچھا کہ میرا حریف اور مقابل ہے کون؟ حضرت نے فرمایا:  
”میں ہوں علی بن علی طالب!“ عمر نے کہا: لشکرِ اسلام میں تمہارے بڑوں میں سے  
کوئی نہیں تھا جو مجھ سے لڑنے کے لیے آتا، تم ابوطالبؑ کے بیٹے ہو، وہ میرے دوست  
تھے، میں نہیں چاہتا کہ اپنے دوست کے بیٹے پر ہاتھ اٹھاؤ اور اسے قتل کروں، لہذا تم  
واپس جاؤ اور کسی بڑے کو میرے مقابلے کے لیے بھیجوتا کہ تمہاری بجائے وہ میرے  
ہاتھوں سے قتل ہو،“ حضرت نے فرمایا: ”لَكُنَّ اللَّهُ أَحْبَبَ إِنْ قَتَلَكُمْ“ لیکن  
بخاری میں تمہارا خون بہانا پسند کرتا ہوں!

اہلِ سنت کے مشہور عالم علامہ مصدق ابن شبیب کہتے ہیں کہ: ”عمر نے  
ابوطالبؑ سے اپنی دوستی کا اظہارِ محض اس لیے کیا تھا تاکہ اس کی جان بچ جائے، کیونکہ  
وہ بدر میں دیکھ چکا تھا کہ جو بھی علیؑ کے مقابلے نکلا وہ جانِ سلامت لے کر واپس نہ  
آسکا، اس لیے اس نے چاہا کہ علیؑ سے لڑنے کی نوبت نہ آئے اور ان کی بجائے کسی

اس عمومی آزمائش کے بعد آپؑ نے علیؑ کی جرأت اور خود اعتمادی کا جو ہر نمایاں کرنے  
کے لیے ان سے کہا: ”هَذَا عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الدُّوْدُ، فَارِسٌ يَلِيلٌ“ یہ شہسوار بیل عُمَرُ  
بن عبدود ہے، تو علیؑ نے عرض کیا: اگر وہ عُمَرُ ہے تو ہوا کرے میں بھی تو ابو طالبؑ کا بیٹا  
علیؑ ہوں! یہ سن کر آپؑ نے علیؑ کے سر پر اپنا عمامہ ”سحاب“ رکھا، اپنی زرہ ”ذات  
الفصول“ پہنائی، کمر میں ”ذوالفقار“ باندھی اور بارگاہِ احادیث میں ہاتھ اٹھا کر عرض  
کیا: جسے شرح بن ابی الحدید جلد ۳ ص ۳۲۲ میں یوں بیان کیا ہے:

”اللَّهُمَّ إِنَّكَ أَخْذَتَ مِنِّي عُبَيْدَةَ يَوْمَ بَدْرٍ وَ حَمْزَةَ  
يَوْمَ أَحَدٍ فَاحْفَظْ عَلَيَّ الْيُومَ عَلِيًّا، رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرَدًا  
وَ أَنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ“

بایا! تو نے عبیدہ کو بدر کے دن اور حمزہ کو احمد کے دن مجھ سے  
لے لیا، اب ایک علیؑ ہیں تو ان کی حفاظت فرماء، پروردگار! مجھے  
اکیلانہ چھوڑنا اور تو بہترین وارث ہے۔

اب ایمانِ محسم علیؑ نے میدان کی طرف جانے کے لیے پیغمبرؐ سے اجازت لی، ادھر  
پیغمبرؐ کی زبان سے یہ کلمات فضایل گوئے:

”بَرْزُ الْإِيمَانِ كَلْهُ إِلَى الْكُفَّارِ كَلْهُ“

اور بعض روایات کے مطابق آپؑ نے فرمایا:

”بَرْزُ الْإِيمَانِ كَلْهُ إِلَى الشَّرِكِ كَلْهُ“

یعنی آج کل ایمان کل کفر اور کل شرک کے مقابلے میں جارہا ہے۔

علیؑ آگے بڑھے اور عمر و کولکارا اور اس کے رجزیہ اشعار کے جواب میں

فرمایا:

لَا تَفْجَلْنَ فَقَدْ آتَكَ مُجِيبُ صَوْتِكَ غَيْرُ عَاجِزٍ

## ایمانِ محسم امامِ معظم

۸۶

چھوڑ بیٹھے، کیونکہ نفسیاتی حیثیت سے اگر حریف کو اپنی قوت و توانائی سے متاثر کر لیا جائے تو اس کی قوت مزاحمت جواب دے جاتی ہے اور اس پر بآسانی قابو پایا جاسکتا ہے۔

مگر فرزند ابوطالبؑ تو کسی بڑے سے بڑے بھادر اور شہزاد کو خاطر میں نہ لاتے تھے، وہ اس سے کیا متاثر و مرعوب ہوتے؟ اور نہ ہی ایمان کی یہ شان ہے کہ وہ کفر کے مقابلے میں کمزور پڑ جائے، یہ تو ایمانِ جسم ہیں اور اس کے شمشیر زندگی کے مظاہرے کو پر کاہ کے برابر بھی اہمیت نہ دی، بلکہ اسے موقع دیا کہ سب سے پہلے حملہ کرے، چنانچہ وہ تلوار لے کر حضرتؐ پر حملہ آور ہوا، آپؐ نے سپر پر اس کا وار روکا مگر وہ بلا کا تتفہ زن تھارو کتے روکتے تلوار کا اچھتا ہوا اوار آپؐ کے سر پر آ لگا اور پیشانی خون سے رنگین ہو گئی۔

اب ایمانِ جسم کی تتفہ ایمان بارگ کفر کو کاٹنے کے لیے بے نیام ہوئی اور علیٰ جوابی حملہ کے لیے زخمی شیر کی طرح جھپٹے اور اس کے پیروں پر اس طرح تلوار ماری کہ ان کی دونوں ٹانگیں کٹ گئیں اور وہ لڑکھڑا تا ہوا زمین پر گرا، یہ دیکھ کر حضرت نے تکبیر کا نعرہ لگایا اور اس کے سینے پر سوار ہو گئے، یہ آوازن کرسول خدا نے بھی نعرہ بلند کیا اس کے بعد علیٰ نے اس کا سرکاٹ لیا چونکہ گرد و غبار کی وجہ سے صحابہ کرام کچھ دیکھ نہیں پا رہے تھے جب تکبیر کی آواز سنی تو سمجھ گئے کہ علیٰ فائز و کامران ہوئے اور عمر و مارا گیا، جب گرد پھٹی تو یہ منظر دیکھا کہ ایمانِ جسم علیٰ ایک ہاتھ میں شمشیر خون آشام اور دوسرے ہاتھ میں عمر و کالہو میں ڈوبا ہوا سر لیے اس طرح جھومتے ہوئے چلے آ رہے ہیں جس طرح شیر ہلکی چھوار میں بل کھاتا ہوا چلتا ہے اور زبان پر یہ ترانہ گونج رہا ہے:

انا علی و ابن عبد المطلب

الموت خير للفتى من الهرب

## ایمانِ محسم امامِ معظم

۸۵

اور سے مقابلہ ہو۔ وہ میدان میں اترنے کے بعد جنگ سے پہلو تھی تو نہیں کر سکتا تھا اس لیے ابوطالبؑ کی دوستی کی آڑلی تاکہ لڑے بھی نہیں اور اس کی کمزوری پر بھی پر دہ پڑا رہے،

جب عمر و نے دیکھا کہ حیلے بہانوں سے جان بچانا مشکل ہے تو لڑنے پر تیار ہو گیا، حضرت امیر علیہ السلام نے دیکھا کہ وہ خود پیادہ ہیں اور عمر و گھوڑے پر سوار ہے اور پیادہ ہمیشہ سوار کی زد میں ہوتا ہے، آپؐ نے چاہا کہ اسے بھی گھوڑے سے نیچے اتر وائیں، اس لیے اُس سے فرمایا: اے عمر و! میں نے سنا ہے کہ اگر حریف میدان جنگ میں تم سے تین باتوں کا تقاضا کرتا ہے تو تم ایک ضرور مان لیتے ہو! کہا: ہاں! فرمایا: تو پھر میری پہلی خواہش یہ ہے کہ تم اسلام قبول کر لوتا کہ مجھے تم سے لڑنے کی ضرورت ہی نہ پڑے، کہا یہ نہیں ہو سکتا میں کہ میں اپنے آبائی دین کو چھوڑ کر نیاد دین اختیار کروں، فرمایا: پھر میری دوسری خواہش یہ ہے کہ تم اپنے لشکر سے علیحدہ ہو کر واپس چلے جاؤ!! کہا: میدان سے منہ موڑنا مردوں کا کام نہیں ہوتا اور میں گوارا نہیں کر سکتا کہ عورتیں مجھے فرار پر طعنہ دیں اور میری شجاعت پر حرف رکھیں، فرمایا تو پھر میری تیسرا خواہش یہ ہے کہ تم گھوڑے سے نیچے اتر آؤ اور مجھ سے جنگ کرو۔

یہ سن کر عمر و تیچ و تاب کھاتا ہوا نیچے اتر اور اترتے ہی گھوڑے کے پیروں پر ایسی تلوار چلائی کہ اس کی چاروں کونجیں کاٹ ڈالیں، بظاہر یہ ایک بے معنی سی بات معلوم ہوتی ہے مگر ایسا نہیں ہے، کیونکہ اس طرح کے اقدام سے اس کے دو مقصد تھے، ایک تو یہ تا رد بینا تھا کہ میں نے گھوڑے کے پاؤں کاٹ کر اپنے لیے راہ فرار بند کر دی ہے، اب قتل کیے یا قتل ہوئے بغیر میدان سے ہٹنے کا سوال پیدا نہیں ہوتا۔

اس کی دوسری غرض یہ بھی تھی کہ اس طرح سے وہ اپنی قوت و طاقت اور تتفہ زندگی کا مظاہرہ کر کے اپنے مدد مقابل کو مرعوب اور متاثر کرے تاکہ وہ مقابلے سے جی

مبارز طبلی کی جرأت نہ ہو سکی، سب کے سب بدحواسی کے عالم میں خندق کی طرف بھاگ کھڑے ہوئے، حضرت علیؑ نے بڑھ کر گھیرا ڈالا اور عمر و کے بیٹے حشل پر توار ماری اور اسے وہیں پر ڈھیر کر دیا، نوفل بن عبد اللہ خندق کو پھاندتے ہوئے اس میں گر گیا، کچھ لوگوں نے اس کی بے بُسی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اس پر پھر بر سانا شروع کر دیئے، اس نے کہا: ”اگر مجھے مارنا ہے تو ذلت سے نہ مارو، تم میں سے کوئی نیچے اترے اور مجھ سے آ کر لڑے“، حضرت علیؑ خندق میں اترے اور ایک ہی ضرب میں اس کے دو ٹکڑے کر دیئے۔

منبه بن عثمان خندق کو عبور کرتے ہوئے کسی کا تیر کھا کر زخمی ہوا اور مکہ پہنچ کر مر گیا، عکرمہ نے اپنا نیزہ پھینک کر اپنا بوجہ ہلاکا کر دیا اور ہمیر کے ساتھ خندق پھاند کر لشکر گاہ میں پہنچ گیا، ضرار بن خطاب فہری کو ایک بزرگوار نے بھاگتے دیکھا تو اس کا پیچھا کیا، ضرار نے پلٹ کر حملہ کرنا چاہا تو دیکھا کہ وہ ایک ”بزرگوار“ ہیں، اس نے ہاتھ روک لیا اور یہ کہتا ہوا آگے بڑھ گیا: ”اے دوست! میرے اس احسان کو یاد رکھنا“ اور خندق کو پھاند کر اپنے ساتھیوں سے جاملا۔

ناظرین! یہاں پر ایک قابل غور بات یہ بھی ہے کہ کفار و مشرکین نے خود تو بھاگ کر جان بچائی مگر اپنے مقتولین کی لاشیں وہیں میدان جنگ میں پڑی رہنے دیں، بعد میں حضور ﷺ خداؐ کی خدمت میں پیغام بھیجا کہ عمر و اور نوفل کے لاشے ہمارے حوالے کر دیئے جائیں، ہم اس کا عوض زرنقد کی صورت میں دینے کو تیار ہیں، حضورؐ نے فرمایا: ”هُوَ لَكُمْ مَا نَاكِلُ ثُمَّ الْمَيْتَةُ“ یہ تہارا ہی مال ہے، ہم مردے نیچے کر نہیں کھایا کرتے، انہیں اجازت مل گئی اور وہ لاشے اٹھا کر لے گئے۔

اس معمر کے میں مشرکین کے چار آدمی عمر و بن عبد وود، نوفل بن عبد اللہ اور حسل بن عمر و بن عبد وود، حضرت علیؑ کے ہاتھ سے قتل ہوئے، منبه بن عثمان، زخمی ہو کر بھاگا

میں علیؑ ہوں، عبد المطلب کا بیٹا۔ اور جوان مرد کے لیے بھاگنے سے موت بہتر ہے۔

ایمان مجسم کو اس طرح آتے دیکھ کر ”کچھ لوگوں نے“ کہا: علیؑ تو آج بڑی رعونت سے چل رہے ہیں، قرآن مجسم رسول معظم حضرت محمد مصطفیؐ نے سناتوفرمایا: میدان جنگ میں اللہ تعالیٰ کو بھی چال پسند ہے۔

متدرک حاکم جلد ۳۲ ص میں ہے کہ جب کفر و ایمان کا معرکہ سر کر کے پیغمبرؐ کی خدمت میں باریاب ہوئے تو عمر و کا سر حضورؐ کے قدموں میں ڈال دیا، حضورؐ نے انہیں سینے سے لگایا اور ان کی اس عظیم خدمت کا اعتراض کرتے ہوئے فرمایا:

”ضَرُبَةٌ عَلَى يَوْمِ الْخَنْدَقِ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَةِ النَّقْلَيْنِ“

خندق کے دن علیؑ کی ایک ضربت جن و انس کی عبادت پر بھاری ہے۔

ایک بزرگ شخصیت نے جب یہ دیکھا کہ حضرت علیؑ نے عرب کی عام روش کے برخلاف نہ عمر و کی زرہ اتاری ہے اور نہ اس کی توار، خود وغیرہ پر قضہ کیا ہے تو ان سے کہا: ”هَلَا سلَبَتْ دُرْعَهَ يَا عَلَىؑ“ علیؑ! آپ نے عمر و کی زرہ کیوں نہ اتاری؟ فرمایا: مجھے حیاء آئی کہ میں زرہ اتار کر اس کی لاش کو برہنہ کر دوں، یہ تھی علیؑ کی سیر چشمی اور بلند نگاہی کہ جہاں مال غنیمت، مجاہد کی بڑی کمزوری ہے وہاں ایمان مجسم کی بلند کرداری اور عالی ظرفی کا جو ہر یوں نمایاں ہوتا ہے کہ نہ جذبہ جہاد میں طبع دنیوی کی آمیزش ہونے پاتی ہے اور نہ مقتول کی بیش قیمت زرہ پر نظر پڑتی ہے۔

حضرتؐ کی اس بلند نظری کا اعتراض عمر و کی بہن نے بھی کیا ہے اور کہا ہے:

”ما قتله الا کفو کریم“ اس کا قاتل کوئی شریف اور عالی ظرف انسان ہے!!

عمر و کے مارے جانے سے اس کے ساتھیوں کے قدم اکھڑ گئے اور پھر کسی کو

لیے بھی ناقابل برداشت طاقت تھی، اسی لیے کچھ بعینہیں ہے کہ خبر کے یہودی کسری یا قیصر کے آلہ کار بن کر اسلام کے خلاف سازشوں اور ریشه دو ایسوں میں مصروف ہوں، یا جس طرح مشرکین کو اسلام کے خلاف حملہ آور ہونے کے لیے اکساتے رہے اسی طرح اسلام کی بنیادوں کو کھوکھلا کرنے کے لیے ان دونوں طاقتوں کو آمادہ کر کے اپنے ناپاک عزم میں کامیاب ہو جائیں۔

اسی وجہ سے سرکار رسالت ماب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ساتھ سولہ سو (۱۶۰۰) جانبازوں کا لشکر لے کر خبر کی طرف روانہ ہو گئے، خبر چھوٹے بڑے سات قلعوں پر مشتمل تھا جن کے نام یہ ہیں: ناعم، کیتبہ، شق، نطاۃ، وطیح، سلام، اور قوص، سب سے بڑا، محکم اور مضبوط قلعہ ”قص“ تھا جو قلعہ خبر کے نام سے مشہور تھا، اس قلعہ میں سولہ ہزار یہودی رہائش اختیار کئے ہوئے تھے، جن میں سے دس ہزار افراد جنگجو تھے، جو ہر وقت قلعے کی حفاظت کیے رہتے تھے اور اڑنے مرنے کے لیے آمادہ تھے اور ان میں وہ یہودی بھی شامل تھے جو مذینہ سے جلاوطن ہو کر یہاں آباد ہو گئے تھے۔

ناظرین! لفظ ”خبر“ عبرانی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی ہیں ”قلعہ“ جبکہ ایک دوسرا قول یہ ہے کہ قوم ”عمالقة“ میں ”یثرب“ اور ”خبر“ نام کے دو بھائی تھے، جنہوں نے جہاں رہائش اختیار کی وہ جگہیں ان کے نام سے موسم ہو گئیں، چنانچہ ”یثرب“ کے نام پر ”خبر“ یعنی مدینہ اور خبر کے نام پر خیر آباد ہوا اور خیر مدینہ منورہ سے اسی (۸۰) میل کے فاصلے پر ججاز اور شام کی سرحد پر واقع اور اپنی زرعی پیداوار کی وجہ سے دور درستک مشہور تھا۔

غرض جب یہودیوں کو معلوم ہوا کہ مسلمانوں نے قریش سے خائف ہو کر

اور مکہ پہنچ کر ختم ہو گیا، مسلمانوں نے صرف اتنا کیا کہ نو فل جب خندق میں گرا تو اس پر پتھر بر سائے اور منبہ پر دور سے تیر چلائے، ایک بزرگ نے ضرار بن خطاب کا پیچھا کیا، مگر انہیں خود ہی اس کا ممنون احسان ہونا پڑا اور کفار کے ان مانے ہوئے شجاعوں سے نہنٹے والے صرف اور صرف ایمانِ محسمنامہ میں بن ابی طالب ہی تھے، جنہوں نے ضرب یہاں سے عمر و اور نو فل ایسے سور ماوں کو قتل کر کے انہیں میدان چھوڑنے پر مجبور کر دیا اور مشرکین کا ایسا زور توڑا کہ وہ آئندہ کے لیے مدینہ پر چڑھائی کی جرأت نہ کر سکے، سب دم خم جاتا رہا، تا ب مقاومت چھن گئی اور اپنی ناکامی و نامرادی پر صبر کر کے گھروں کے گوشوں میں بیٹھ گئے۔

### ایمانِ محسمنامہ مفتح خبر

ہجرت کے ساتویں سال سرکار رسالت ماب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خبر کے یہودیوں کی اسلام کے خلاف معاندانہ سرگرمیوں کا سد باب کرنے کا مصمم ارادہ کر لیا اور اس قصد کی دو وجہات تھیں:

۱۔ خبر ایک نو خیز اسلامی حکومت کے خلاف سازشوں اور فتنہ انجیزیوں کے مرکز میں تبدیل ہو چکا تھا اور ویسے بھی اس قلعے کے لکیں یہودیوں نے بارہا شمنا اسلام کے ساتھ مل کر مدینہ پر حملہ میں شرکت بھی کی تھی خاص طور پر جنگِ خندق کے موقعہ پر تو ان کا کردار نہایت ہی گھنا و نا تھا۔

۲۔ اس زمانے میں اگرچہ ایران اور روم سپر طاقتیں آپس کی جنگوں میں ابھی ہوتی تھیں، لیکن اسلام کا ظہور ان کے لیے ایک تیسرا طاقت بن کر سامنے آ رہا تھا، جو دونوں میں سے کسی کے

چلے گئے اور مسلمان خیبر کے محاصرے کے لیے آگے بڑھے۔ یہودیوں نے عورتوں اور پکوں کو ”قلعہ کتبیہ“ میں حفاظ کر دیا اور خود دوسرے قلعوں میں سے مسلمانوں پر تیر بر سانے شروع کر دیئے۔ مسلمانوں نے مختصر جھپڑوں کے بعد باقی چھوٹے موٹے قلعے تو فتح کر لیے مگر، جس قلعہ پر فتح کا در و مدار تھا وہ ابن الہی الحقیق کا قلعہ تھا جو قوص نامی پہاڑی پر واقع تھا، جس سے یہ قلعہ بھی قوص کے نام سے مشہور ہو گیا اور یہی قلعہ حدیث و تاریخ میں قلعہ خیبر کے نام سے یاد کیا جاتا ہے، اس کے سامنے ایک گہری خندق تھی لہذا وہ اپنی مضبوطی واستحکام کی وجہ سے ناقابل تسلیم تھا۔

ناظرین! غزوہات میں سپہ سالاری کے فرائض عام طور پر پیغمبر اکرم ﷺ کے خود انجام دیا کرتے تھے اور علم برداری کا منصب ایمان محسمنامہ علی بن الہی طالب علیہ السلام سپرد کیا جاتا تھا، مگر اس موقع پر مصلحت خداوندی ہی کہیے گا حضور چند دنوں سے درد شقيقة میں مبتلا تھے اور حضرت علیؑ آشوب چشم میں۔ جیسا کہ بتایا جا چکا ہے کہ شروع میں کچھ ابتدائی لڑائیاں ہوئیں جن میں مسلمان فتح یاب ہوئے۔ لیکن جب سب سے اہم اور مضبوط و مستحکم قلعہ کی باری آئی تو یہ منزل بڑی کھٹکن ثابت ہوئی، ممکن ہے اگر پیغمبر خدا خود جنگ کے انتظامات کر رہے ہوتے تو قلعہ پر حملہ کو اس وقت تک ملتی کر دیتے جب تک علیؑ اچھے ہو کرنہ آجائے مگر آپؐ کا درِ حقیقتہ میں مبتلا ہو کر انتظامات جنگ سے کنارہ کش ہونا تھا کہ فتح کی امنگ رکھنے والے ”مجاہدین“ نے کہ جنہیں رسول سے ایک طرح کی شکایت تھی کہ ”ہمیں آگے بڑھنے کا موقع نہیں دیتے“ خود انتظامات جنگ کو اپنے ہاتھ میں لے لیا اور قدم بھی اقدام کے لیے بڑھا دیا، جس کے بعد ناگوار صورت پیش آئی اور وہ اتنی طشت از بام ہوئی کہ تاریخ ہی نہیں کتب احادیث تک پہنچ گئی۔ عام کتب احادیث ہی نہیں چھچھ ترین کتابوں اور وہ بھی عام صحیح کتب نہیں بلکہ ”اصح الکتب بعد کتاب الباری“ میں جگہ پائی گئی۔

حدیبیہ کے مقام پر صلح کر لی ہے تو انہوں نے سمجھا کہ اب مسلمان جنگ کرنے سے گھبرا نے گے ہیں اور ان میں دشمن سے مکرانے کی بہت نہیں رہی، اس غلط فہمی میں مبتلا ہو کر انہوں نے قریش کوڑنے کے لیے جرأۃ دلائی اور مسلمانوں کی صلح پسندانہ روشن کو کمزوری پر محمول کرتے ہوئے اسلامی مرکز پر تاخت و تاراج کا منصوبہ بنایا، تاکہ غزوہ احزاب کی ناکامی کی خفت مٹائیں اور جلاوطنی کی ذلت کا دھبہ دھوئیں اپنے سے چھمیل پر واقع بنی غطفان سے بھی معاهدہ کیا کہ وہ مسلمانوں کے خلاف جنگ میں ان کا ساتھ دیں گے اور وہ انہیں خیبر کی نصف پیداوار میں شریک بنائیں گے۔ بنی غطفان نے اسے منظور کیا اور ان کے چار ہزار بند آزمائن کے پرچم تلے جنگ کے لیے تیار ہو گئے۔

چنانچہ حضور اکرم ﷺ بھی حدیبیہ سے مراجعت کے بیس دن بعد اپنے سولہ سو (۱۶۰۰) جانبازوں کے ساتھ جن میں دوسو (۱۰۰) سوار اور باقی پیادہ تھے، خیبر کی طرف روانہ ہو گئے، جب لشکر اسلام خیبر کے نواح میں پہنچا تو صحیح ہو چکی تھی، اہل خیبر اپنے کھیتوں میں کام کرنے کے لیے جارہ ہے تھے، لشکر اسلام کو آتے دیکھا تو بڑھتے ہوئے قدم رک گئے اور بدحواس ہو کر اپنے قلعوں کی طرف بھاگے، صحیح مسلم حج اص ۲۵۹ میں ہے: حضورؐ نے انہیں بھاگتے دیکھا تو نعرہ تکبیر بلند کیا اور فرمایا: ”خیبر بر باد ہو گیا، کیونکہ جب ہم کسی قوم کی سرحد پر اترتے ہیں تو“ ساء صباح المندرين“، جن لوگوں کو ڈرایا گیا تھا ان پر برا وقت آپؐ۔

پیغمبر اکرمؐ کو معلوم ہو چکا تھا کہ بنی غطفان چونکہ اہل خیبر کے حلیف ہیں اور وہ جنگ میں ان کا ساتھ دیں گے، لہذا آپؐ نے خیبر اور بنی غطفان کی بستیوں کے درمیان پڑاؤ ڈال دیا تاکہ ان کی مکہ کا راستہ بند کیا جائے، چنانچہ جب انہیں معلوم ہو گیا کہ مسلمان آپکے ہیں تو وہ اپنے گاؤں کی تباہی کے پیش نظر اپنے گھروں کو واپس

سنائی دینے لگی اور اس کے تذکرے اور چرچے ہونے لگے، ہر ایک کو یہ انتظار کر دیکھنے کل علم کس کو ملتا ہے۔ صحابہ کرام میں کوئی نمایاں شخصیت ایسی نہیں تھی جسے یہ توقع نہ رہی ہو کہ کل علم اسے ملے گا، بلکہ وہ افراد بھی کم امیدوار نہ تھے جو علم لے کر قسمت آزمائی کر چکے تھے۔ مورخ ابن اثیر اپنی تاریخ کامل کی جلد ۲ ص ۱۳۹ میں لکھتے ہیں:

”قریش میں سے ہر ایک یہ امید کرتا تھا کہ وہی ”علمدار“ ہوگا۔

اس لیے کہ حضرت علیؓ کی طرف سے تو انہیں اطمینان تھا کہ وہ میدان میں نہیں جاسکتے کیونکہ آشوبِ چشم کی وجہ سے وہ قدم رکھنے کی جگہ کوئی نہیں دیکھ سکتے، ادھر یہ قیاس آرائیاں ہو رہی تھیں اُدھر حضرت علیؓ سے پیغمبرِ خدا کے اس اعلان کا ذکر کیا گیا تو اتنا کہہ کر خاموش ہو گئے:

”اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتُ وَلَا مُعْطِي لِمَا مَنَعْتُ“

بارہا! جسے تو عطا کرے اسے کوئی محروم نہیں کر سکتا اور جسے تو محروم رکھنا چاہے اسے کوئی عطا نہیں کر سکتا۔

چنانچہ آنے والی کل کے انتظار میں لوگوں نے کروٹیں بدل کر رات گزاری۔ صبح ہوئی تو پیغمبر اسلام کے خیمے کے سامنے جمع ہوئے دریخیمہ پر نظریں لگا کر بیٹھ گئے۔ امام محمد بن اسماعیل بخاری صحیح بخاری جلد اول ص ۵۲۵ میں رقطراز ہیں:

”فَغَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ (ص) كُلُّهُمْ يَرْجُونَ أَن يُعْطَاهَا“ وہ صحید رسول اللہ ﷺ کے پاس جمع ہو گئے اور ہر ایک یہ امید لگائے ہوئے تھا کہ علم اسی کو ملے گا۔

پیغمبر اکرم نمازِ صبح سے فارغ ہو کر ہاتھوں میں علم لیے ہوئے خیمے سے باہر تشریف لائے۔ علم پر نظر پڑتے ہی لوگوں میں پھیل پھی۔ کچھ لوگ صفوں کو چیرتے ہوئے آگے بڑھے، کسی نے گردن بلند کی اور کوئی گھٹنوں کے بل اوپر چاہواتا کہ حضورؐ

بہر حال کئی بزرگوں نے قلعہ قوص پر حملہ آور ہونے کے لیے بڑھنے کی کوشش کی، بڑے ہاتھ پاؤں مارے گر کسی کی کوشش کا میاب نہ ہو سکی اور کئی مرتبہ گئے مگر ناکام واپس آئے اپنی ناکامی کی خفت کو مٹانے کے لیے فوج کو اس شکست کا ذمہ دار ٹھہرایا، لیکن فوج نے ان کی قیادت کو وجہ شکست قرار دیا۔

چنانچہ مورخ طبری نے اسے اپنی تاریخ طبری جلد ۲ ص ۳۰۰ میں اس ماجرا کو تفصیل کے ساتھ درج کیا ہے۔

آخر کار حضور اکرمؐ کے دریسر میں پچھکی واقع ہوئی تو خیمہ سے باہر تشریف لائے اور اس شکست و ہزیمت سے فوج میں بدعتی پھیلی ہوئی دیکھی تو تاریخ خمیں جلد ۲ ص ۵۳ میں ہے آپؐ نے فرمایا:

”أَمَّا وَاللَّهِ لَا يُعْطِيَنَ الرَّأْيَةَ غَدَّا رَجُلًا كَرَّارًا غَيْرَ فَرَارٍ  
يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيُحِبُّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ يَفْتَحُ اللَّهُ  
عَلَى يَدِيهِ“

یاد رکھو! خدا کی قسم میں کل اس ”مرد“ کو علم دوں گا جو مسلسل حملے کرنے والا ہوگا اور راہ فرار اختیار کرنے والا نہ ہوگا، وہ خدا اور رسولؐ کو دوست رکھتے ہوں گے اور اسی کے دونوں ہاتھوں پر اللہ فتح دے گا۔

حضرت رسالت مآب ﷺ نے سردارِ شکر کے اس ازم کے باوجود کہ فوج نے کم ہمتوں اور بزدیل دکھائی، فوج میں ردوبدل نہیں کیا، بلکہ سردارِ شکر کی تبدیلی کا اعلان فرمایا اس لیے کہ فوج کا ثابت سردار کے ثباتِ قدم پر منحصر ہوتا ہے، کیونکہ جب اس کے قدم اکھڑ جائیں تو فوج کے قدم نہیں جما کرتے۔

سرکار رسالت مآب ﷺ کے اس اعلان کے بعد ہر زبان پر اس کی گونج

پہلے پر امن طریقے پر جا کر انہیں دعوتِ اسلام دو اور انہیں بتاؤ کہ ان پر اللہ کی طرف سے کیا فریضہ عائد ہوتا ہے، اگر نہ مانیں تو ان سے اس وقت تک لڑو جب تک وہ اسلام قبول نہ کر لیں، اگر آپ کے ذریعہ ایک شخص بھی راہِ راست پر آگیا وہ تمہارے لیے سرخ بالوں والے اونٹوں سے بہتر ہو گا۔

یہ ہدایات لے کر حضرت دوڑتے ہوئے میدان کی طرف بڑھے، کچھ لوگوں نے کہا: ”ذرائعہ ہر یئے ہم بھی ساتھ ہو لیں“، مگر حضرت نے جوشِ شجاعت میں توقف نہ کیا اور قلعہ قمous کے قریب پہنچ کر کے او علم سنگاخ ز میں پر گاڑ دیا، جو اس بات کے اعلان کی طرف اشارہ تھا کہ آج میدان میں آنے والا قلعہ فتح کے بغیر واپس نہیں جائے گا، چنانچہ ایک یہودی نے قلعہ کے اوپر سے یہ منظر دیکھا تو حیران ہو کر پوچھا کہ ”آپ کون ہیں؟“ فرمایا: میں علی بن ابی طالب“ ہوں، اس نے مولا علیؑ کے تیور کو دیکھ کر دوسرا یہودیوں سے کہا: ”غُلَيْتُمْ يَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ!“ اے گروہ یہود! اب تمہاری شکست یقینی ہے۔

یہودیوں کو قلعہ قمous کی مضبوطی پر بڑا ناز تھا اور پہلے آنے والے پرچم بداروں کی ناکامی سے ان کے خواص بڑھے ہوئے تھے، مگر انہی جماعت کے ایک آدمی سے یہ حوصلہ شکن الفاظ سننے تو ان میں بالچل مج گئی اور دلوں پر رعب چھا گیا۔ اب لشکرِ اسلام سے کچھ لوگ بھی حضرت علیؑ کے پاس پہنچ چکے تھے اور قلعہ کے سامنے پر اجما کر کھڑے ہو گئے، قلعہ کا سردار مرحوب تھا، اس کے ایک بھائی کا نام حارث تھا وہ اس سے پہلے بھی میدان میں نکل چکا تھا، اب کے ایک دستہ فوج کا لے کر قلعہ سے باہر آگیا اور ایک دم حملہ کر کے دو مسلمانوں کو شہید کر دیا، مولا امیر علیؑ نے آگے بڑھ کر اس پر حملہ کر کے اسے موت کے گھاٹ اتار دیا۔

مرحوب نے جب یہ دیکھا کہ اس کا بھائی مارا جا چکا ہے، تو اس کی آنکھوں

کی نظر اس پر پڑ سکے، یوں تو ہر ایک علم لینے کے لیے بے قرار اور فتح کا سہرا اپنے سر باندھنے کے لیے بے چین تھا۔ مگر کچھ لوگوں کی بے قراری اس حد تک بڑھی کہ تاریخ ان کے نام لیے بغیر نہ رہ سکی۔ ان کے نام معلوم کرنے کے لیے ملاحظہ ہو طبقات این سعد جلد ۲۸ ص ۳۰۰ جلد ۲ ص ۲۸۔

مگر پیغمبر اکرمؐ سے کسی کے کارنا مے ڈھکے چھپے نہ تھے۔ آپؐ نے مجتمع پر ایک نظر ڈالی اور فرمایا: ”علیؑ کہاں ہیں؟“ کسی کو یہ سان گمان بھی نہ تھا کہ علیؑ کا نام لیا جائے گا، ہر طرف سے شوراٹھا کہ ”جی، ان کی آنکھیں دکھری ہیں!“ فرمایا: خواہ جو کچھ ہے، انہیں لے آؤ۔

چنانچہ سلمہ بن اکوع علیؑ کے خیمے میں گئے اور انہیں لے کر آئے، حضور سرسورؓ کائناتؓ نے ان کا سر اپنے زانو پر رکھ کر آنکھوں میں لعاب دہن لگایا اور دعا دی:

”اللّٰهُمَّ أَذِهِبْ عَنْهُ الْحَرَّ وَ الْبُرْدَ وَ انْصُرْهُ عَلٰى عَدُوِّهِ“، بارا الہا! انہیں گرمی اور سردی کے اثرات سے محفوظ رکھ اور دشمن کے مقابلے میں ان کی نصرت و مدد فرم۔

چنانچہ لعاب دہن رسول اللہؓ نے اکسر شفاغا کا کام کیا اور اسی وقت آشوب پشم جاتا رہا اور سوزش و تکلیف ختم ہو گئی۔ ایمان محسمن حضرت علیؑ فرماتے ہیں کہ پیغمبر خداؑ کی دعا کے طفیل اس دن کے بعد نہ مجھے گرمی کا احساس ہوا اور نہ سردی کا۔

غرض جب مولاؑ کی آنکھیں روشن ہو گئیں تو تاریخ نہیں جلد ۲ ص ۲۹ کے مطابق حضور سرسورؓ کائناتؓ نے انہیں اپنے ہاتھ سے اپنی زرہ پہنائی، تلوارِ ذوالفقار ان کی کمر میں لگائی اور پھر علم عطا فرمایا کر خیبر فتح کرنے کا حکم دیا۔ حضرت علیؑ کے کراٹھ کھڑے ہوئے اور جاتے ہوئے رخ موڑ کر پیغمبر اکرمؐ سے پوچھا کہ کب تک لڑوں؟ فرمایا:

کا القمہ بننے کے لیے چھوڑ دے۔

میں ایک باعزت اور طاقتور جوان کی طرح کفار کی صفوں پر تلوار  
چلاوں گا اور تمہیں تلوار سے وسیع پیانے پر قتل کروں گا۔

مرحوب نے آگے بڑھ کر حضرت پر تلوار کاوار کرنا چاہا مگر آپ نے اسے موقع  
نہ دیا اور پھر تاک کرتلوار اس کے سر پر ماری جو خود کو کامٹی، سر کی ہڈی کو توڑتی ہوئی  
جبڑوں تک اتر آئی۔ مرحوب زمین پر گرا اور گرتے ہی دم توڑ دیا۔

مرحوب کے مارے جانے سے یہودیوں میں بدالی پیدا ہو گئی اور مرحوب  
کے علاوہ چند اور بھی نامور شجاع حضرت کے ہاتھ سے مارے گئے تو ان میں بھگلدر ڈیج  
گئی اور سب کے سب قلعہ کی جانب بھاگ کھڑے ہوئے، حضرت لڑتے ہوئے  
آگے بڑھ رہے تھے، کہ ایک یہودی نے آپ کے ہاتھ پر ضرب لگائی جس سے سپر  
ہاتھ سے چھوٹ کر گر پڑی، آپ نے اعجازی قوت و طاقت سے ایک دروازہ اٹھا کر  
اسے سپر بنالیا، یہ دروازہ اتنا وزنی تھا کہ بعد میں آٹھ آدمیوں نے اسے مل کر اٹھانا  
چاہا تو نہ اٹھا سکے۔ چنانچہ سیرت ابن ہشام جلد ۳۵۰ ص ۳۵۰ میں ہے، ابو رافع کہتے ہیں:  
میرے ہمراہ سات آدمی تھے اور میں آٹھواں تھا، ہم سب نے پوری کوشش کی کہ اس  
دروازے کو پلٹیں مگر ہم اسے پلٹ نہ سکے۔

کتاب المناقب جلد اص ۲۲۲ میں ہے: حضرت عمر کو بھی اس پر بڑی حرمت  
تھی، چنانچہ انہوں نے حضرت علیؓ سے کہا کہ ”آپؓ نے اپنے ہاتھوں پر بڑا بوجہ  
اٹھایا“، تو آپؓ نے فرمایا: ”مَا كَانَ إِلَّا مِثْلَ جُنْتَى الَّيْنِي فِي يَدِي“، مجھے اپنی سپر  
سے زیادہ وزنی معلوم نہیں ہوا۔

غرض یہ کیفیت دیکھ کر یہودی اس غیر معمولی مظاہرہ قوت سے متاثر ہو کر  
قلعہ کے اندر داخل ہو گئے، حضرتؓ نے آگے بڑھ کر قلعہ کے آہنی در کو جھٹکا دیا جس

میں خون اتر آیا، اس نے زرہ پر زرہ پہنی، سر پر پتھر کا تراشا ہوا خول رکھا اور دتواریں  
اور تین بھال کا نیزہ لے کر قلعہ سے باہر آیا اور یہ رجز پڑھتے ہوئے مبارز طلب ہوا:

**قَدْ عَلِمْتُ خَيْرًا مِّنْ مَرْحَبٍ**

**شَاءِكَ السَّلَاحَ بَطَلُ مُجَرَّبٌ**

اہل خبر جانتے ہیں کہ میں مرحوب ہوں، ہتھیار بند بہادر اور  
آزمودہ کا رہوں۔

واقعاً مرحوب تھا بھی بڑا تنومند اور شہزاد، اس کے لکار نے پرسکی کو جرأۃ نہ  
ہوئی کہ اس کے مقابلے کے لیے نکلتا۔ علامہ دیار بکری نے تو اپنی کتاب تاریخ خمیس  
جلد ۲ ص ۵۰ پر یہاں تک لکھا ہے کہ:

”لَمْ يَقُدِرْ أَحَدٌ فِي الْإِسْلَامِ أَنْ يُقاوِمَهُ فِي الْحَرْبِ“  
مسلمانوں میں سے کسی کے بس کی بات نہ تھی کہ جنگ میں اس کا  
مد مقابلہ ہوتا۔

جناب امیرؓ نے اس کا رجز سناتا تو یہ رجز پڑھتے ہوئے اس کے مقابلے کے  
لیے نکلے:

أَنَا الَّذِي سَمَّتْنِي أُمِّي حَيْدَرَة

ضَرُغَامُ آجَامٍ وَ لَيْثٌ قَسُورَة

میں وہ ہوں کہ میری ماں نے میرا نام حیدر رکھا ہے۔

میں شیر نزا اور اسد بیشه شجاعت ہوں۔

جس کی کلاں یاں مضبوط اور گرد مولیٰ ہے، جیسے جنگل کا وہ شیر جو  
دیکھنے میں ڈراونا ہوتا ہے۔

میں تم پر ایسا اور کروں گا جو جوڑ بند کو توڑ دے اور حریف کو درندوں

جبکہ ایک ام المومنین رضی اللہ عنہا کا اسی کتاب میں ارشاد ہے:

”لَمَّا فِي حَثْ خَيْرٌ قُلْنَا لَأَنَّ نَشْبَعُ مِنَ التَّمَرَ“ جب خیر فتح ہوا تو ہم نے کہا: اب ہم پیٹ بھر کر کھجوریں کھائیں گے۔

یہ سب صدقہ ہے ایمانِ محسّم، امامِ معظم فرزند ابو طالب علی امیر المومنینؑ کی فدا کاری و جان ثاری اور ہمت و جرأت کا۔

### بت شکنی یا تطہیر کعبہ

ایمانِ محسّم، امامِ معظم مولائے کائنات امیر المومنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی باعظمت اور مقدس سیرت کا ایک اہم ترین جزو تطہیر کعبہ یا خانہ کعبہ میں بت شکنی ہے اور اس مقام پر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم پہلے تو اپنے ناظرین کی خدمت میں جزیرہ العرب کی بت پرستی کے بارے میں بتا میں کہ اس کا آغاز کیسے ہوا اور اس کا خاتمہ کس طرح ہوا؟ سرز میں حجاز کے باشندے عمرو بن الحارث خزاعی نے ۲۵۰ عیسوی میں مصروف شام کے علاقہ میں قوم ”عمالقة“ کو بت پرستی کرتے دیکھا تو اسے بتوں کی پرستش میں اگرچہ کوئی خاص فائدہ تو نظر نہ آیا مگر ترشیت ہوئے بتوں کی صنعت اسے بھائی۔ وہ چند بت اٹھا کر مکہ لے آیا اور انہیں خانہ کعبہ کے گرد و پیش نصب کر کے لوگوں کو بت پرستی کی دعوت دی۔ رفتہ رفتہ اہل مکہ کی اکثریت نے بت پرستی اختیار کر لی اور خانہ کعبہ صنم کدہ اور مکہ بت پرستی کا مرکز بن گیا، قریش کا سب سے بڑا دیوتا ”ھبل“ تھا جو خانہ کعبہ میں بلندی پر نصب تھا۔ اس کے آس پاس سینکڑوں بت ایک دوسرے سے جو گئے بندھے رکھے تھے۔ سال کے (۳۶۰) تین سو سالہ دنوں میں ایک ایک دن ایک ایک بت کی پوجا کے لیے خاص کر دیا گیا تھا۔

اہل مکہ کی دیکھا دیکھی اطراف و جوانب کے لوگ بھی بت پرستی کی طرف

کے دونوں پٹ اکھڑ کر آپ کے ہاتھوں میں آگئے اور فتح نے جھوم کر آپ کے دونوں قدموں کو چوم لیا۔

یہ حریت انگیز قوت، قوتِ روحانیہ ہی کا کرشمہ ہو سکتی ہے، ورنہ عام انسانی قوت و طاقت اس کی متحمل نہیں ہو سکتی، چنانچہ تاریخ خمیس دیار بکری جلد ۲ ص ۱۵ میں ہے: حضرت خود فرماتے ہیں:

”مَا قَلَغْتُ بَابَ خَيْرٍ بِقُوَّةِ جِسْمَانِيَّةٍ وَلَكِنْ بِقُوَّةِ إِلَهِيَّةٍ“

میں نے خیر کا دروازہ اپنی جسمانی قوت سے نہیں اکھڑا بلکہ رباني قوت سے اکھڑا ہے۔

بہر حال قبل یہود جو پیغمبر خدا کے ساتھ بار بار معاہدہ امن کرنے کے بعد اسے توڑ دیا کرتے تھے اور اسلام کی بربادی پر تلے رہے ان دشمنانِ دین کی جارحانہ حرکتوں اور امن سوز ساز شوں کو کچل دیا گیا، جس کے نتیجے میں حارث اور مرحوب جیسے سرداران یہود موت کے گھاٹ اتر گئے، ۹۳ یہودی مارے گئے اور صرف ۱۵ مسلمان شہید ہوئے، یہودیوں کی کچھ عورتیں اسیر ہوئیں، جن میں حبی بن اخطب کی بیٹی صفیہ بھی تھیں جو آزاد ہونے کے بعد حرم رسول میں داخل ہوئیں اور باقی یہودیوں کو اس شرط پر رہا کر دیا گیا کہ وہ خیر کی زمینوں پر کاشتکار کی حیثیت سے کام کریں گے اور پیداوار کا نصف حصہ خود لیں گے اور نصف حصہ مسلمانوں کو دیا کریں گے۔

اب مسلمانوں کے لیے معاشی وسعت کی راہیں کھل گئیں اور وہ مہاجرین جو مکہ سے نکلنے کے بعد فقر و افلاس سے دوچار تھے، نہ صرف معاشی اعتبار سے آسودہ ہو گئے بلکہ زمینوں اور جاگیروں کے مالک بھی بن گئے، صحیح بخاری جلد ۲ ص ۳۰ میں ہے: حضرت عبداللہ بن عمر کہتے ہیں: ”فتح خیر کے بعد ہمیں شکم سیر ہو کر کھانے کو ملا“،

نے اپنے فرض منصبی کے سامنے اس خطرہ کو قابل اعتناء نہ سمجھا۔ پہلے دیواروں پر بنی ہوئی فرشتوں اور نبیوں کی تصویریوں کو مٹایا اور پھر حضرت علیؓ کے ساتھ مل کر نیچے والے بتوں کو توڑا۔ جب نیچے والے بت توڑے جا چکے تو اور پرواںے بتوں کو توڑنے کے لیے حضرت علیؓ سے فرمایا کہ اے علیؓ! تم میرے کاندھوں پر بلند ہو کر بتوں کو توڑو گے یا میں تمہارے شانوں پر سوار ہو کر انہیں توڑوں، عرض کیا یا رسول اللہؐ آپؐ میرے کندھوں پر بلند ہو کر بتوں کو توڑ دیں، جب پیغمبرؐ آپؐ کے کاندھوں پر سوار ہوئے تو آپؐ نے کمزوری و ضعف کا احساس کیا، پیغمبرؐ آپؐ کے کاندھوں سے اتر آئے اور بعد میں فرمایا کہ اے علیؓ! تم میرے کاندھوں پر سوار ہو جاؤ، حضرت علیؓ دوش پیغمبرؐ پر بلند ہوئے اور چھوٹے موٹے بتوں کے علاوہ ہمبل کو جو ہمیں مینوں سے گڑا ہوا تھا، جھٹکا دے کر اکھڑا دیا اور زمین پر اس طرح پھینکا کہ پاش پاش ہو گیا، قریش کے لیے یہ منظر کتنا عبرت خیز ہو گا کہ کل تک جس کے آگے پیشانیاں رکھتے رہتے تھے، اور احمد میں جس کی بے کندرے لگائے تھے آج اس کے ٹکڑے پیغمبرؐ کے قدموں میں پڑے ہوئے مجزو بے بی کی تصویر بنے ہوئے تھے۔

حضرت علیؓ اس صنم اکابر کو توڑنے کے بعد میزاب کی طرف سے نیچے اترے اور مسکراتے ہوئے پیغمبرؐ سے کہا کہ یا رسول اللہؐ میں اتنی بلندی پر سے کوداہوں مگر کوئی چوت نہیں آئی، فرمایا:

”أَرْفَعْكَ مُحَمَّدٌ وَ نَزَّلَ بِكَ جُبَرَائِيلَ“

اے علیؓ چوت کیوں آتی جبکہ محمدؐ نے تمہیں بلند کیا تھا اور جبرایل امین نے تمہیں اتارا ہے۔

یہ تھی ایمان محسمنامہ علیؓ کی رفت و بلندی کہ جس کے ہاتھوں سے کائنات کو اوج و عروج حاصل ہوا، ان کے کاندھوں کا سہارا لے کر بلند ہوئے اور جن ہاتھوں

مال ہو گئے اور جب حج کے لیے مکہ آتے تو حرم سے پھر اٹھا کر ساتھ لے جاتے اور انہیں مکہ کے بتوں کی صورت میں تراش کر اپنے ہاں نصب کر لیتے۔ یہاں تک کہ تمام عرب میں بت پرستی عام ہو گئی، ہر قبیلہ نے اپنے لئے علیحدہ علیحدہ بت بنالیے۔

مکہ سے ایک منزل کے فاصلہ پر مقامِ نخلہ میں عزیزی کی مورتی نصب تھی جو قریش اور بنی کنانہ کی عقیدت کا مرکز تھی، طائف میں لات نصب تھا جو بنی ثقیف کا دیوتا تھا، مدینہ سے کچھ فاصلے پر مناظہ نصب تھا جو اوس وخر زرج اور غسان کا دیوتا کہلاتا تھا، بحران میں قبیلہ ہمدان یعقوق کی پوجا کرتا تھا، بینع کے اطراف میں بنی ہند میل کا بست سواع نصب تھا اور دومتہ الجندل میں بنی کلب کا دیوتا وَد تھا، اسی طرح مختلف قبیلوں میں دیوتاؤں اور دیویوں کی پوجا ہوتی تھی، کچھ بست پرست ان حس و حرکت سے خالی اوفرہم و شعور سے عاری پھرروں کو اللہ کا شریک کا رسیحت تھے، ان کے سامنے گڑگڑاتے، جھولیاں پھیلاتے اور مرادیں مانگتے تھے وہ یہ سمجھنے سے قاصر تھے کہ پھر آخر پھر ہے اس کی کیا طاقت کہ کسی کو کچھ دے سکے یا کسی سے کچھ چھین سکے۔ بعض انہیں وسیله مانتے ہوئے یہ کہتے کہ ہم ان کے ذریعہ اللہ کا قرب حاصل کرتے ہیں۔ قرآن مجید سورہ زمر آیت نمبر ۲ میں ان کی ترجمانی کرتے ہوئے لکھتا ہے:

”مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ الْأَلْفَى“

ہم ان بتوں کو اس لیے پوجتے ہیں تاکہ یہ ہمیں اللہ سے قریب کر دیں۔

حضور سرورِ کائنات طلیعۃ اللہم کا مکہ پروفون کشی کا مقصد یہ تھا کہ اپنی مملکت کی حدود کو وسعت دیں اور فاتح و کشور کشا کھلائیں، بلکہ اصل مقصد بت پرستی کو مٹا کر توحید کا پرچم بلند کرنا تھا، چنانچہ مکہ کو زیر نگین کرنے کے بعد سے پہلے بتوں کے توڑنے کی طرف توجہ فرمائی، حالانکہ اس موقع پر یہ اندیشہ تھا کہ قریش کے بت پرستانے جذبات بھر کر اٹھیں اور وہ اپنے بتوں کی تذلیل و توہین دیکھ کر کہیں حملہ نہ کر دیں، مگر پیغمبرؐ کرم

کوششیں باراً و رثابت نہ ہوئیں۔

تاریخ طبری جلد ۲ ص ۳۸۹ (تین سو نوی) میں ہے کہ براء بن عازب جو اس جماعت میں شریک تھے کہتے ہیں: ”رسول خدا نے خالد بن ولید کو اہل یمن کی طرف بھیجا تاکہ انہیں اسلام کی دعوت دیں، ان کے ساتھ جانے والوں میں میں بھی شامل تھا، وہ چھ مہینے وہاں ٹھہرے رہے مگر کسی نے کوئی بات نہ مانی“

جب پیغمبر اسلام ﷺ کو اس بات کا علم ہوا تو انہوں نے ایمانِ محسّم علی بن ابی طالب علیہ السلام کی انجام دی کے لیے ادھر بھیجا اور فرمایا کہ خالد بن ولید اور اس کے ہمراہ یوں کو واپس بھیج دو لیکن اگر کوئی اپنی مرضی سے آپ کے ساتھ رہنا چاہے تو رہ سکتا ہے۔

براء بن عازب کہتے ہیں کہ میں نے واپس آنے کی بجائے حضرت علی علیہ السلام کے ساتھ رہنا پسند کیا۔

جب اہل یمن کو یہ اطلاع ہوئی کہ خالد اور اس کے ہمراہی واپس جا رہے ہیں اور حضرت علیؑ ایک داعی اور مبلغ کی حیثیت سے آئے ہیں تو وہ سب ایک جگہ جمع ہو گئے۔ حضرت علیؑ اہم اذیق سے فارغ ہو کر ان کے ہاں گئے اور اہل یمن کے نام رسول خدا کا خط پڑھ کر سنایا، اس کے بعد اسلام کے محاسن پر ایک دلپذیر خطبہ دیا، جس کا اثر یہ ہوا کہ جو لوگ خالد کی تبلیغ سے ٹس سے مس نہ ہوئے تھے، اسلام کی خوبیوں کے معرف ہو کر حلقوں بگوش اسلام ہو گئے۔ مورخ طبری اپنی تاریخ کی جلد ۲ ص ۳۹۰ میں لکھتے ہیں: ”أَسْلَمَتْ هَمَدَانُ كُلُّهَا فِي يَوْمٍ وَاحِدٍ“ تمام قبیلہ ہمدان ایک ہی دن میں مسلمان ہو گیا۔

حضرت علیؑ نے رسول خدا کو قبیلہ ہمدان کے اسلام لانے کی اطلاع دی تو حضور پاک سجدہ شکر بجالائے اور تین مرتبہ فرمایا: ”السلام علی ہمدان“ ہمدان

سے لوح محفوظ کی بلندیوں سے قرآن اترانہی ہاتھوں سے سر زمین حرم پر اترے، گویا علیؑ کی معراج تھی جو صاحبِ معراج کے کاندھوں پر ہوئی، خود حضرت کا ارشاد ہے:

”لَوْ شِئْتُ لَنِلتُ أَفُقَ السَّمَاءِ“

اگر میں چاہتا تو آسمان کی بلندیوں کو چھو لیتا۔

۔ یہ ربہ بلند ملا جس کو مل گیا

اس موقع پر اور لوگ بھی موجود تھے جنہیں یہ کام سپرد کیا جا سکتا تھا ایسا میں شریک کیا جا سکتا تھا مگر پیغمبرؐ نے اس کا رینوت کی انجام دی میں علیؑ کے علاوہ کسی کی شرکت کو گوارانہ سمجھا۔ کیونکہ ایک علیؑ ہی تھے جو کبھی بتوں کے آگے نہ جھکے تھے اور ہمیشہ معبودِ حقیقی کے آگے سجدہ ریز رہتے تھے۔ ان کے علاوہ دوسرے افراد زندگی کے کسی نہ کسی دور میں مورتیوں کی پوجا کرتے رہتے تھے، اگر انہیں بت شکنی کا کام سپرد کیا جاتا اس میں شریک کیا جاتا تو ممکن تھا کہ بتوں پر ہاتھ اٹھانے سے گھبرا تے اور انہیں توڑنے میں جھجک محسوس کرتے جیسا کہ اہل طائف نے مسلمان ہونے کے بعد اپنے ہاتھوں سے بتوں کو توڑنا گوارانہ کیا۔ چنانچہ انہوں نے پیغمبرؐ کے دستِ حق پرست پر بیعت کرتے ہوئے کہا کہ یا رسول اللہ! ہمارے بت خانہ کو ایک سال تک باقی رہنے دیا جائے مگر رسول خدا نے اسے منظور نہ کیا، تو کہا کہ ہم پھر اپنے ہاتھوں سے نہیں توڑے یہ گے کسی اور سے فرمائیے کہ وہ اسے توڑے۔

### یمن میں نشرِ اسلام

کے ہجری میں رسول اسلام ﷺ نے خالد بن ولید کو صحابہ کی ایک جماعت کے ساتھ تبلیغِ اسلام کے لیے یمن روانہ کیا، وہاں ان لوگوں نے چھ مہینے قیام کیا اور اس عرصہ میں وہاں کے باشندوں کو دعوتِ اسلام دینے رہے مگر ان کی تبلیغی

طالب ہوئے تو حضور گرامی ﷺ نے اپنا ہاتھ حضرت علیؓ کے سینے پر رکھا اور فرمایا:

”اللَّهُمَّ اهْدِ قَلْبَهُ وَ سَدِّدْ لِسَانَهُ“، خداوند! علیؓ کے دل کو

ہدایت آشنا اور زبان کو عیوب غلطی سے پاک رکھ۔

چنانچہ ایمان محسّم حضرت علیؓ اور فرماتے ہیں: اس کے بعد مجھے دو شخصوں

کے درمیان فیصلہ کرنے میں کبھی شک و تردید احتیاط نہیں ہوا اور یقین و خود اعتمادی کا جو ہر میرے اندر پیدا ہو گیا۔

ناظرین! اس موقع پر مہاجرین و انصار کی بڑی باعظت شخصیتیں بھی تھیں مگر

حضور اکرمؐ نے حضرت علی بن ابی طالبؑ کو جوانی کی منزل میں ہونے کے باوجود امارتِ بیمن کے لیے نامزد کیا۔ اس سلسلے میں نہ کسی سے مشورہ لیا نہ کسی کی رائے

دریافت کی، اس لیے کہ حضور گرامیؐ کو مکمل اعتماد اور سو فیصد وثوق تھا کہ علیؓ اس منصب

کے لیے لاٽ ترین فرد ہیں اور جو کام انہیں سپرد کیا گیا ہے اسے باحسن و جوہ سرانجام

دیں گے۔ اسی اعتماد کی بنا پر رسول خداؐ نے اپنی زندگی ہی میں امور امت کے حل و

فصل، انتظام و انصرام اور فصل قضایا کا کام ان کے سپرد کیا اور زندگی کے بعد کے لیے بھی ان امور کی انجام دیں۔ آپؐ کے سپرد کر گئے، چنانچہ متدرک حاکم جلد ۳ ص ۱۲۲ میں ہے: حضور پیغمبر خداؐ کا ارشاد ہے:

”تَبَيَّنْ لَا مَتَّى مَا اخْتَلَفُوا فِيهِ بَعْدِي“، یا علیؓ! تم میرے بعد

میری امت کے باہمی اختلاف کا تصفیہ کرو گے۔

یہاں پر یہ بات قابل غور ہے کہ امارت اور خلافت کے فرائض ایک سے

ہیں، چنانچہ اسلامی تمدن کا تحفظ امامت نماز سے نہیں بلکہ مملکت کے نظام و انصباط اور اجرائے عدالت جیسے امور سے ہوتا ہے، جن کا تعلق امامت سے ہوتا ہے اور خلافت سے بھی، لہذا جسے امارت کی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہونے کا اہل قرار دیا تھا اسے ہی

پر میر اسلام ہو۔

جگہ صفين میں یہ قبیلہ ہمدان حضرت علیؓ کا بازوئے شمشیر زن تھا اور آپؐ ان کی جانشناختی اور معرکہ آراستہوں کو دیکھ کر فرمایا:

وَلَوْ كُنْتُ بَوَابَ أَعْلَى بَابِ جَنَّةٍ

لَقُلْتُ لِهِمْ دَانَ اذْخُلُوا بَسَّالَمَ

اگر میں جنت کے دروازے کا دربان ہوتا تو قبیلہ ہمدان سے کہتا کہ سلامتی کے ساتھ جنت میں داخل ہو جاؤ۔

چنانچہ قبیلہ ہمدان کے اسلام لانے کے بعد بیمن میں اسلام کی ترقی اور فروغ کی راہیں کھل گئیں۔ لوگ جو ق در جو ق دائرہ اسلام میں داخل ہونے لگے دیکھتے ہی دیکھتے کفر کی گھٹائیں حچھت گئیں، آفتاب ہدایت کی درخشندگیوں سے ظلمت کدہ کفر میں اجala ہو گیا، ہر طرف توحید کی صدائیں گونجنے لگیں اور نسمیم ایمان کے جھونکوں سے دل و دماغ تروتازہ ہو گئے، جو نتیجہ ہے ایمان محسّم علیؓ بن ابی طالبؑ کی خدمات کا۔

حضرت علیؓ کی ایک روزہ تبلیغ سے اہل بیمن مسلمان ہو گئے، مگر ابھی اسلام کی تعلیمات سے پوری طرح باخبر نہ ہوئے تھے اس لیے ضرورت تھی کہ انہیں حلال و حرام کی تعلیم دی جائے اور واجبات و محرامات بتائے جائیں اور اسلامی نقطہ نظر سے ان کے مقدمات فیصل کیے جائیں، حضور سرورِ کائناتؐ نے ان امور کو سرانجام دینے کے لیے حضرت علیؓ کو دوبارہ بیمن جانے کا حکم دیا، اس اہم منصب کے لیے ذہن رسائی، فکر بلند اور تجربہ و مہارت کی ضرورت ناقابل انکار ہے، حضرت علیؓ علیہ السلام کی ذہنی و فکری بلندی سے تو انکار نہیں کیا جاسکتا مگر سرزی میں جائز سے باہر نکل کر اس طرح کے کام کا پہلا تجربہ تھا، (الاستیعاب جلد ۳ ص ۳۶ میں ہے) اس عظیم ذمہ داری کے قبول کرنے میں کچھ متعدد ہوئے اور پیغمبر اکرمؐ سے اس بارے میں دعا اور راہنمائی کے

مجھ سے وہی نسبت ہو جو ہارونؑ کو موسیؑ سے تھی، مگر یہ کہ  
میرے بعد کوئی نبی نہیں ہے۔

حضرت علیؑ یہ نویدن کر خوش ہو گئے اور رسول اسلامؐ کشکر کو لے کر سرحد شام کی طرف روانہ ہو گئے۔ جیسا کہ معلوم ہے کہ حضرت ہارونؑ کو موسیؑ علیہ السلام سے یہ منزلت حاصل تھی کہ وہ ان کے وزیر، قوت بازو، نبوت میں شریک کار اور خلیفہ و جانشین تھے۔ قرآنؑ مجید میں حضرت موسیؑ علیہ السلام کی اس دعا کے سلسلے میں جو سورہ طہ میں ارشاد ہے:

”وَاجْعَلْ لِيْ وَزِيرًا مِنْ أَهْلِيْ، هَرُونَ أَخِيْ. اشْدُدْ بِهِ  
أَزْرِيْ. وَأَشْرِكْهُ فِيْ أَمْرِيْ“

میرے گھروالوں میں میرے بھائی ہارونؑ کو میرا وزیر بنادے اور  
اس کے ذریعہ میری کمر کو مضبوط کر دے اور میرے کاموں میں  
شریک بن۔

دوسرے مقام پر سورہ اعراف آیت ۱۳۲ میں ارشاد ہے:

”وَقَالَ مُوسَى لَا خِيَهُ هَرُونَ الْخُلْفَنِيُّ فِيْ قَوْمِيْ وَأَصْلُحْ“  
موسیؑ علیہ السلام نے اپنے بھائی ہارونؑ سے کہا: ”تم میری قوم  
میں میرے جانشین ہو اور امت کی اصلاح کرتے رہنا۔“

حضرت رسالتؐ ماب صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؑ کو مثیل ہارونؑ قرار دے کر یہ  
ظاہر کر دیا کہ جس طرح حضرت ہارونؑ نبی تھے، اس لیے حضور پاکؐ نے ”لا نبی  
بعدی“ کہہ کر نبوت کا استثناء کر دیا، جب باستثنائے نبوت تمام مدارج و خصائص میں  
حضرت علیؑ کو مثیل ہارونؑ قرار دیا گیا ہے تو پھر ان کے علاوہ کسی اور کو مثیل موسیؑ کا  
وارث و جانشین تعلیم نہیں کیا جاسکتا۔

خلافت کا اہل سمجھا جاسکتا ہے۔

غزوہ تبوک میں عدمِ تحریکت اور منزلت حضرت ہارونؑ کا حصول :

غزوہ تبوک ہی ایک ایسا غزوہ ہے جس میں ایمانِ محسن، فاتح بدر و حنین حضرت ولی اللہ العظیم امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہما اللہ تشریکت نہ کر سکے، مگر یہ عدمِ تحریکت جی چرانے یا جہاد سے پہلو تھی کرنے کی وجہ سے نہ تھی، بلکہ حکمِ رسولؐ ہی یہ تھا کہ آپؐ مدینہ میں قیام فرمائیں، ریاست کا نظم و نسق سنجا لیں اور ان تمام امور کو سرانجام دیں جو پیغمبر خدا اپنی موجودگی میں انجام دیا کرتے تھے، یہ بھی جہاد کی طرح ایک فریضہ تھا جسے آپؐ نے پوری فرض شناسی کے ساتھ انجام دیا اور اپنی انتظامی صلاحیتوں کو بروئے کار لائکر نظم و ضبط برقرار کھا۔

پیغمبر اکرمؐ جب کسی غزوہ یا مہم پر تشریف لے جاتے تھے تو کسی کو مدینہ کا گمراں مقرر کر جاتے تھے اور اسے ایک عام والی و عامل کی حیثیت دی جاتی تھی، مگر اس تقری کی نوعیت عام حکام و والیان کی تقری کے جدا گانہ تھی، اسی جدا گانہ حیثیت کو واضح کرنے کے لیے سرکار رسالتؐ ماب صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؑ کے دریافت کرنے پر ارشاد فرمایا: میں تمہیں مدینہ میں اس لیے چھوڑے جاتا ہوں کہ اس کا نظم و ضبط میرے یا تمہارے بغیر برقرار نہیں رہ سکتا اور تم میرے اہل بیتؐ اور میری امت میں میرے جانشین اور قائم مقام ہو، صحیح بخاری جلد ۳ ص ۵۲ کے مطابق حضورؐ نے فرمایا:

”أَمَا تَرْضِي أَنْ تَكُونَ مِنْ بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى  
إِلَّا إِنَّهُ لَا نَبِيَ بَعْدِي“، کیا تم اس بات پر راضی نہیں ہو کہ تمہیں

ہوئی مکھی تک کوئی نہیں اڑا سکتے، لہذا وہ اس قابل نہیں ہیں کہ ان کی پوجا پاٹ کی جائے۔  
اکثر قبل اپنے بیدار نمیر اور روشن دل کے ساتھ اسلام کے عظیم الشان رسولؐ کی گرانقدر گفتگو کو سن کر اپنی زندگی میں انقلاب پیدا کر کے بت پرستی چھوڑ کر آئیں تو حید و یکتا پرستی کو اختیار کر چکے تھے۔ خصوصاً جب مکہ فتح ہو چکا اور خانہ کعبہ کو باطل معبودوں کے وجود سے پاک کر دیا گیا تو نہ ہی مبلغین آزادانہ ماحول میں دین کی تبلیغ اور احکام دین کے بیان کرنے کے لیے آزاد تھے۔ انہوں نے اپنے زور بیان سے اسلام کا مقدس پیغام، شہر شہر، بھتی بھتی اور گاؤں گاؤں پہنچانا شروع کر دیا۔ یہ مبلغین جہاں جاتے اسلام کا پیغام پہنچاتے اور وہاں کے ماحول کو بھی بتوں سے پاک کر دیتے تھے۔ تو اس طرح سے سرز میں جاز کے اکثر و بیشتر علاقے نعرہ تو حید سے گونجا ٹھے، لیکن کچھ متعصب اور بے سمجھا لیے بھی تھے جن کے لیے اپنی دیرینہ عادات اور پرانی روایات کو ترک کرنا گراں گزر رہا تھا۔ وہ ہمیشہ اپنے وجدان و ضمیر اور انسانی سرشت سے دست و گر بیان تھے، وہ اپنی غلط اور ناشائستہ عادتوں سے دستبردار ہونے پر تیار نہیں تھے، ابھی تک وہ ایسے اوہام و خرافات کی زنجروں میں جکڑے ہوئے تھے جن کی وجہ سے ہزاروں اخلاقی، اجتماعی، معاشرتی اور سماجی برائیاں جنم لے چکی تھیں۔

اسی بنابر اب صورت حال اس بات کا تقاضا کر رہی تھی کہ پیغمبر اسلام ﷺ کے قبائل میں شرک اور بت پرستی کے خلاف اسلام کی منطق عالم ہو چکی تھی۔ اس عرصے ہر قسم کی بت پرستی اور غیر انسانی حرکات کوختی سے کچل دیں اور اس بارے میں اگر ضرورت پڑے تو فوجی طاقت سے بھی کام لیا جائے، اس لیے کہ بت پرستی اخلاقی اور معاشرتی برائیوں کا سرچشمہ ہے اور اصولی طور پر احترام انسانیت کی قاتل ہے، اس سے بڑھ کر ایک اور براہی جوان مشرکین اور کفار و بت پرستوں میں پائی جاتی تھی وہ یہ کہ یہ لوگ خانہ کعبہ کا برہنہ حج کیا کرتے تھے اور فتح مکہ کے بعد بھی وہ حج کے لیے آتے اور اپنے طور طریقہ پرج بجالاتے رہتے، ان مراسم حج میں عربیاں طواف کی جو

یہ کہنا کہ حضرت موسیٰ نے حضرت ہارونؑ کو کوہ طور پر جاتے وقت اپنا نائب بنایا تھا، جو ایک محدود عرصہ کے لیے وقتی اور ہنگامی نیابت تھی، اسی طرح حضرت علیؓ کی نیابت بھی وقتی تھی، مگر سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ حضرت موسیٰ نے کسی اور کو نائب کیوں نہ بنایا؟ ظاہر ہے کہ یہ انتخاب حضرت ہارون کی الہیت اور امت پر برتری کی بنابر تھا اور انہی سے اس منصب کی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہونے کی توقع کی جا سکتی تھی، اگر وہ حضرت موسیٰؓ کی زندگی میں انتقال نہ کر جاتے تو وہی ان کے خلیفہ و جانشین ہوتے، اس لیے کہ جو زندگی میں اپنے کو نیابت اور قائم مقامی کا اہل ثابت کر چکا ہو، اگر وہ زندہ رہتا تو کسی کو اس کی نیابت کے تسلیم کرنے میں عذر نہ ہوتا، اس طرح حضرت علیؓ کی نیابت پیغمبرؐ کی زندگی ہی سے وابستہ تھی کہ اسے وقتی اور عارضی کہہ کر نظر انداز کر دیا جائے، اگر یہ نیابت وقتی اور ہنگامی ہوتی ”لا نبی بعدی“ کہنے کی ضرورت ہی کیا تھی، اس جملہ سے صاف ظاہر ہے کہ حضور ختنی مرتبت ایمان محسمنامہ علی بن ابی طالب علیہ السلام کو اپنی زندگی کے بعد کے لیے بھی نامزد کر رہے تھے۔

### تبلیغ سورہ برأت یا پیغمبرؐ کی خصوصی نمائندگی :

بیس سال سے زیادہ عرصہ گزر چکا تھا کہ سرز میں جاز میں عرب کے مشرک قبائل میں شرک اور بت پرستی کے خلاف اسلام کی منطق عالم ہو چکی تھی۔ اس عرصے میں ان عرب قبائل کی اکثریت بتوں اور بت پرستوں کے بارے میں اسلام کے نقطہ نظر سے پوری طرح آگاہ ہو چکی تھی۔ وہ جان چکے تھے کہ بت پرستی صرف اور صرف آبا و اجداد کی اندھی تقیید کے سوا کچھ نہیں ہے اور ان کے باطل معبود تو اس حد تک ذلیل و خوار اور بد بخت و بے چارے ہیں کہ کسی کا کوئی کام بھی انجام نہیں دے سکتے، نہ کسی کو فائدہ پہنچا سکتے ہیں نہ نقصان، حتیٰ کہ اس قدر عاجزاً اور نا توان ہیں کہ اپنے منہ پر بیٹھی

تفصیل سے بیان کیا ہے وہ فرماتے ہیں: ”رسول اللہ نے جناب ابو بکر کو سورہ برأت کی آیتیں دے کر بھیجا اور انہیں ”امیر حج“ مقرر فرمایا، جب وہ وادیِ ذوالحلیفہ میں مسجد بحیرہ تک پہنچے تو ان کے پیچے حضرت علیؓ کو روانہ کیا، جنہوں نے آیتیں ان سے لے لیں، تو وہ جناب رسالت مآبؐ کے پاس واپس چلے آئے اور کہا: یا رسول اللہ! میرے ماں باپ آپ پر قربان! کیا میرے بارے میں کچھ نازل ہوا ہے؟ فرمایا: ان آیتوں کی تبلیغ مجھ سے متعلق ہے یا اس سے جو مجھ سے ہو؟“

چنانچہ رسول خداؐ نے یہ کام حضرت علیؓ کے ذمہ گایا اور امیر المؤمنینؑ نے مکہ معظلمہ پہنچ کر عرفات، مشعر الحرام اور منی میں کھڑے ہو کر ان آیات کی تلاوت کی اور اعلان فرمایا: ”جن مشرکین نے بد عہدی کی ہے ان سے کیے ہوئے معاهدے چار ماہ کے بعد ختم ہو جائیں گے اور کوئی کافر و مشرک ایمان لائے بغیر خانہ کعبہ کے حدود میں آنے، طواف کرنے اور حج بجالانے کا مجاز نہیں ہو گا، لہذا آئندہ سال کوئی کافر و مشرک یہاں نہ آئے“

اس اعلان سے کفار و مشرکین کی پیشانیوں پر بل پڑے مگر کسی کو روکنے ٹوکنے کی جرأت نہ ہو سکی، بلکہ اسلام کے تسلط اور اقتدار کے آگے بے بس ہو کر اسلام کی آڑ لینے پر مجبور ہو گئے۔ چنانچہ مورخ طبری اپنی تاریخ جلد ۲ ص ۳۸۳ میں لکھتے ہیں: ”مشرکین ایک دوسرے کو برا بھلا کہتے ہوئے واپس ہوئے اور کہنے لگے: اب جبکہ قریش مسلمان ہو چکے ہیں، تمہارے لیے کیا چارہ کار رہ گیا ہے؟“ چنانچہ وہ بھی مسلمان ہو گئے۔

حضرت علیؓ کا یہ اقدام اتنا آسان نہ تھا جتنا آسان نظر آتا ہے۔ مشرکین سے معاهدے ختم کیے جا رہے تھے، حج اور مسجد الحرام سے انہیں روکا جا رہا تھا، اس صورت میں ممکن تھا کہ وہ بغاوت اور سرکشی پر اتر آتے یاد پر دہ سازش کر کے درپے

اخلاق سوز رسم تھی، اس کا انسداد ضروری تھا، چنانچہ ۹ؐ ہجری کا واقعہ ہے کہ: ایک مرتبہ ایک عورت جو ایک سے زیادہ مرتبہ طواف کرنا چاہتی تھی اور اس کے پاس کوئی دوسرا بس نہ تھا اور وہ برہنہ طواف نہیں کرنا چاہتی تھی تو ان کا فروں نے اسے برہنہ طواف کرنے پر مجبور کر دیا اور اس نے ایسا ہی کیا اور لوگ اسے دیکھتے رہے، یہ کیفیت مسلمانوں اور خود پیغمبر اسلامؐ کے لینا قابل برداشت تھی، جبکہ وہ اس وقت قدرت اور طاقت کے لحاظ سے بالادستی رکھتے تھے، لیکن پیغمبر خداؐ اس بارے میں فرمان خداوندی کے منتظر تھے کہ سورت برأت مدینہ منورہ میں نازل ہوئی جس کی ابتدائی آیات کفار و مشرکین سے اظہار بیزاری کے سلسلے میں تھیں، تو اب حکم خداوندی کے پیش نظر انہیں روکنا ضروری ہو گیا۔

تاریخ و حدیث کی متفق علیہ حقیقت ہے کہ پہلے رسول خداؐ نے ان آیات کو حضرت ابو بکر کے سپرد کر کے مکہ روانہ کیا تا کہ وہ انہیں کفار و مشرکین کو پڑھ کر سنائیں مگر جبرائیل امین اللہ کی طرف سے یہ پیغام لے کر آئے کہ ”یہ کام آپ خود کریں یا وہ کرے جو آپ میں سے ہو“ تو پھر ان کے پیچے حضرت علیؓ کو اپنے ناقہ ”عصباء“ پر سوار کر کے روانہ کیا تا کہ وہ اس عظیم الہی فریضہ کو نجما دیں، حضرت علیؓ تیزی سے ناقہ کو ہنکاتے ہوئے ان تک پہنچ گئے اور کہا: مجھے پیغمبرؐ نے حکم دیا ہے کہ میں وہ آیات آپ سے لے لوں، اگر آپ چاہیں تو میرے ساتھ مکہ چلیں ورنہ یہیں سے واپس ہو جائیں۔ چنانچہ کتاب جامع الاصول جلد ۶ ص ۲۷۵ میں، ابن اثیر لکھتے ہیں: ”پیغمبر اکرمؐ نے حضرت ابو بکر کو سورہ برأت دے کر بھیجا پھر انہیں واپس بلا لیا اور فرمایا کہ اس کی تبلیغ کے لیے وہ شخص مناسب ہے جو میرے گھر والوں میں سے ہو، چنانچہ حضرت علیؓ کو بلا لیا اور وہ آیتیں ان کے حوالہ کیں“

جبکہ مورخ طبری نے تاریخ طبری جلد ۲ ص ۳۸۳ میں اس واقعہ کو قدرے

کہ ان آیات کی تلاوت سے حضرت علیؓ کی تالیف قلب مطلوب تھی، کوئی امتیازی خصوصیت نہیں تھی، حالانکہ کسی کے دل کو اپنانے کے لیے اسے آسان کام ذمہ لگایا جاتا ہے نا کہ مشرکین سے اظہار برائت کے لیے تلاوت آیات جیسا مشکل اور پر خطر کام اور وہ بھی مشرکین کے اپنے علاقے میں اور ایک ایسے شخص کے ذریعہ جس نے مختلف جنگوں میں بے شمار مشرکین کو تھہ تفع کر کے ان کا کینہ اپنے لیے مول لے لیا ہوا اور جس کے متعلق مشرکین کے دل کینے سے بھرے ہوئے ہوں۔

ناظرین مقام انصاف ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ذمہ یہ کام سونپا کہ فرعون کے پاس جا کر اسے تو حیدر کی دعوت دیں تو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بارگاہ خداوندی میں عرض کیا: خداوند! میں نے ان کے ایک آدمی کو قتل کیا ہوا ہے، مجھے اس بات کا اندیشہ ہے کہ اس کے قصاص میں مجھے قتل نہ کرو دیں، میرے بھائی (ہارون) کو بھی میرے ساتھ بھیج، لیکن حضرت علی علیہ السلام نے تو مشرکین کی بے شمار تعداد کو واصل جہنم کیا ہوا تھا، وہ اکیلے وہاں تشریف لے گئے اور آیات برائت کو بڑے اطمینان کے ساتھ تلاوت فرمایا اور وہ بھی نہایت حساس مقامات یعنی عرفات، مشعر الحرام، منیٰ میں اور جمرہ عقبہ کے پاس۔ مولائے کائنات نے کفار و مشرکین کے سامنے جونکات بیان فرمائے وہ یہ تھے:

۱۔ مشرکین سے اظہار برائت و بیزاری اور تمام قسم کے عہدو پیمان کا خاتمه

۲۔ برہنہ حالت میں طواف پر قدغن

۳۔ خانہ خدا میں مشرکین کے داخلے پر پابندی

یہ خطرناک پیغام ایمان محسمنامہ المونین علی بن ابی طالب علیہ السلام نے بڑے اطمینان و سکون کے ساتھ مشرکین تک پہنچا کر اسلام اور مسلمین کو ہمیشہ کے لیے سرخرا و سرفراز کر دیا۔

انہی خطرات کے پیش نظر حضرت رسالت مبارکہ علیہ السلام ایمان محسمنامہ حضرت علی علیہ السلام کی طرف سے متقلّر اور ان کی واپسی کے بڑی بے چینی سے منتظر تھے۔ جب حضرت ابوذرؓ نے آپ کی آمد کی اطلاع دی تو فکر و پریشانی دور ہوئی چہرہ مسٹر سے کھل اٹھا، خوش اٹھ کھڑے ہوئے اور شہر سے باہر نکل کر صحابہ کرام کے مجمع کے ساتھ ان کا استقبال کیا اور انہیں ساتھ لے کر مدینہ میں داخل ہوئے۔ اس موقع پر ایک کا عزل اور دوسرے کا نصب پیغمبر خداؓ کی ذاتی رائے کا نتیجہ تھا، بلکہ وحی الہی کے تابع تھا اور قدرت کا کوئی کام حکمت و مصلحت سے خالی تصور نہیں کیا جاسکتا۔ اس میں یہ بھی مصلحت کا فرماء ہی ہو گی کہ کام اور اس کے انجام دینے والے کی اہمیت کو نمایاں کر دیا جائے اور اگر شروع ہی میں علی علیہ السلام کو بھیج دیا جاتا تو کام کی اہمیت دب کر رہ جاتی اور کہنے والے کہہ سکتے تھے کہ اس کام کے سرانجام دینے کی اہمیت علیؓ میں بھی تھی اور دوسروں میں بھی، ان میں سے کسی ایک کو تو منتخب ہونا ہی تھا اور وہ کسی وجہ سے علیؓ ہو گئے مگر ایک کے عزل اور دوسرے کے تقرر سے اور وہ بھی اس اعلان کے ساتھ کہ یہ کام نبیؓ کے کرنے کا ہے یا اس کے کرنے کا ہے جو نبیؓ سے ہو، اس کام کی اہمیت عیاں ہو گئی اور کام کی اہمیت ہی سے کام کرنے والے کی اہمیت کا اندازہ ہو گیا اور حضرت علی علیہ السلام کے ذریعہ تلاوت ہتھ کیا ماجرا مکتب خلفاء کی کتابوں میں بھی مذکور ہے، مثلاً مسند احمد بن خبل، مسند رکاح مجین، تفسیر المنار، تاریخ طبری اور تاریخ ابن کثیر وغیرہ۔

ناظرین! یہاں پر یہ بتانا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ کچھ حضرات نے اس ماجرا کو ”معمولی واقعہ“ کی صورت میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے، تاکہ حضرت علی علیہ السلام کے لیے اس کی امتیازی حیثیت ثابت نہ ہونے پائے اور اس کی تاویل یہ پیش کی ہے

وفد کے ہمراہ ستر افراد کے ساتھ یثرب روانہ ہوئے، یہ لوگ نہایت نفس لباس زیب تن کے نہایت تزک و احتشام کے ساتھ مدینہ میں داخل ہوئے، الہلی مدینہ کا کہنا ہے کہ ”هم نے اس سے پہلے ان سے زیارتیں و فرنہیں دیکھاتھا“

جب وہ مسجد نبوی میں داخل ہوئے تو ان کی عبادت کا وقت آگیا، ناقوس بجا یا اور مشرق کی طرف رخ کر کے عبادت شروع کر دی، لوگوں نے روکنا چاہا مگر حضورؐ نے منع فرمادیا۔

یقیناً یہ آزادی عقیدہ عمل کا بے مثال نمونہ ہے کہ مسجد نبویؐ کی چار دیواری کے اندر بھی غیر مسلموں کو اپنے مذہبی عقائد کا اظہار کرنے اور اعمال بجالانے کی اجازت دی جبکہ یہ لوگ حضور سرورِ کائناتؐ کی رسالت کے منکر تھے۔

ناظرین! یہاں ایک لمحہ فکریہ ہے کہ رسالت محمدی ﷺ کے منکر تو حضورؐ کے سامنے انہی کی مسجد میں اپنی عبادت کر رہے ہیں اور اپنے عقیدے اور عمل کا حکم کھلا اظہار کر رہے ہیں اور ذات پیغمبر گرامیؐ ان کا دفاع کر رہی ہے، آپ نے دیکھ لیا کہ عقیدے کے معمولی اختلاف پر دیگر مسلمانوں کو کافر اور واجب القتل قرار دینے والے دہشت گردوں کی پالیسی اور رسول رحمتؐ کی پالیسی میں کس قدر فاصلہ نظر آتا ہے، اس کے باوجود بھی وہ خود کو مسلمان کھلاتے ہیں۔

تو بہر حال انہیں تین دن کی مہلت دی گئی تین دن کے بعد حضورؐ نے انہیں اسلام قبول کرنے کی دعوت دی، تو انہوں نے کہا:

حضرت مسیح (علیہ السلام) کے بعد آنے والے نبی سے متعلق توریت میں موجود تمام صفات آپ میں موجود ہیں، سوائے ایک صفت کے جو سب سے اہم بھی ہے، وہ یہ کہ آپ حضرت مسیحؑ کو برا بھلا کہتے ہیں، ان کی تکذیب کرتے ہیں، انہیں ”عبد اللہ“،

## ایمان محسمنامہ کی سیرت کا عملی نمونہ

### مباهله

ایمان محسمنامہ، امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی سیرت کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ آپ کی ذات گرامی دین اسلام کی دعوت اور تبلیغ کے لیے جہاں زبانی طور پر پیغام پہنچاتی وہاں اگر ضرورت پڑی تو عملی طور پر بھی یہ فریضہ انجام دیا، جس کا ایک جیتا جا گتا نمونہ واقعہ ”مباهله“ ہے، جس میں آپ کو خدا کی طرف سے ”نفس رسولؐ“ قرار دیا گیا، جس کا پس منظر یہ ہے کہ: ”فتح مکہ کے بعد غالبہ اسلام کا دور شروع ہوا اور اسلام نے جزیرہ نما عرب سے باہر پھیلنا شروع کیا، نجران کے عیسائی ان حالات سے نہایت پریشان تھے، چنانچہ شیعہ سنی تقاضا اور بعض احادیث اور تاریخ کی کتابوں میں درج ہے کہ نامہ ہیں کچھ لوگ حضرت رسالت مآب ﷺ کے حکم کے مطابق بلا دین کے علاقہ ”نجران“ میں تبلیغ اسلام کے فریضے کی ادائیگی کے لئے تشریف لے گئے نجران کے مسیحی پادریوں میں بے چینی پھیل گئی، ان کے ارباب حل و عقد اور سردار ان قبائل ایک جگہ جمع ہو گئے اور اسلام سے بچنے کی تجویز پر غور کرنا شروع کیا، آخر میں انہوں نے اپنے رہنماؤں ”سید“ اور ”عقاب“ کی رائے معلوم کی تو انہوں نے کہا: ”آپ لوگ دینِ محمدؐ کی حقیقت معلوم ہونے تک اپنے دین پر قائم رہیں، ہم خود یثرب جا کر اس دین کی حقیقت معلوم کرتے ہیں“

چنانچہ سید اور عاقب اپنے مذہبی پیشواؤ ”ابو حاتم“ کی معیت میں چودہ رکنی

كُمْ وَ أَنفُسَنَا وَ أَنفُسَكُمْ . ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَلُ لَعْنَتَ اللَّهِ  
عَلَى الْكَاذِبِينَ ”

آپ کے پاس علم آجائے کے بعد بھی اگر یہ لوگ عیسیٰ کے بارے میں آپ سے جھگڑا کریں تو آپ کہہ دیں آؤ ہم اپنے بیٹوں کو بلا تے ہیں تم اپنے بیٹوں کو بلاو، ہم اپنی بیٹیوں کو بلا تے ہیں تم اپنی جانوں کو بلاو، پھر دونوں فریق مل کر دعا کریں، جو جھوٹا ہے اس پر اللہ کی لعنت ہو۔

حضورؐ نے یہ آیت پڑھ کر حاضرین کو سنائی اور فرمایا کہ اگر تم ہٹ دھری پر قائم رہے تو اللہ نے مجھے حکم دیا ہے کہ تمہارے ساتھ مبالغہ کروں۔ جو نہیں عیسائیوں کے نمائندہ وفد نے پیغمبر اسلام سے مبالغہ کی پیشکش کو سناتے ایک دوسرے کامنہ دیکھنے لگ گئے اور حیران و پریشان ہو گئے، انہوں نے آپ سے کچھ مہلت طلب کی تاکہ اس بارے میں کچھ سوچ سمجھ کر اور صلاح و مشورہ کر کے کوئی فیصلہ کریں، چنانچہ وہ آپ سے رخصت لے کر باہمی صلاح و مشورہ کرنے لگ گئے۔ وفد کے قائد نے انہیں کہا: ہمیں چاہئے کہ پیغمبر اسلام ﷺ کی اس پیشکش کو قبول کر لیں اور دیکھیں گے کہ اگر شورشرابے اور انبوہ کثیر کے ساتھ لعنت کرنے آرہے ہیں، تو سمجھ لیں کہ فکر کی کوئی بات نہیں ہے، لیکن اگر وہ محضر سے افراد کے ساتھ آتے ہیں، تو مبالغہ اور نفرین سے باز آجائیں اور ان کے ساتھ صلح کر کے جزیہ دینا منظور کر لیں۔

دوسری طرف رات پھر مسلمان چمیکوئیاں اور قیاس آرائیاں کرتے رہے کہ کل رسول خداً اُبنا نہیں، نسائنا، اور انفسنا کی جگہ کون کو لے کر جائیں گے؟

یعنی خدا کا بندہ کہتے ہیں۔

گھر حضورؐ نے فرمایا:

میں مسح کی تصدیق کرتا ہوں، ان پر ایمان رکھتا ہوں، اور گواہی دیتا ہوں کہ وہ نبی مرسل اور خدا کے بندے تھے!

انہوں نے کہا:

کیا وہ مردوں کو زندہ نہیں کرتے تھے؟ مادرزاد اندھوں کو بینائی نہیں دیتے تھے؟ اور برص کے مریضوں کو شفا عطا نہیں کرتے تھے؟

حضورؐ نے فرمایا:

”یہ سب کام باذن خدا انجام دیتے تھے“

انہوں نے کہا:

”مسح بغیر باپ کے پیدا ہوئے، بھلا کوئی بندہ بغیر باپ کے بھی پیدا ہوا؟“

حضورؐ نے ان تک اللہ کا حکم پہنچایا کہ:

اللہ کے نزدیک عیسیٰ علیہ السلام کی مثال آدم (علیہ السلام) کی مثال جیسی ہے، اسے مٹی سے خلق فرمایا، پھر حکم دیا بن جاؤ تو وہ بن گیا۔

لیکن ارکان و فدا پنی ہٹ دھری پر قائم رہے اور کسی دلیل و برہان کو تسلیم نہیں کیا، تو وہی نازل ہوئی جو سورہ آل عمران کی آیت ۶۱ میں ہے:

”فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مَنْ إِلَّا عِلْمٌ فَقُلْ تَعَالَوْا نَذْعُ أَبْنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ نِسَاءَنَا وَ نِسَاءَكُمْ“

نصرانی باقی نہیں رہے گا، چنانچہ وہ مبالہ کی جرأت نہ کر سکے، اور اس سے ہاتھ اٹھالیا اور صلح کی پیشکش کر دی کہ سالانہ دو ہزار روپے دیں گے جن میں سے ہر ایک کی قیمت چالیس درہم ہو گی اور یہ معاهدہ کرنے کے بعد واپس چلے گئے۔

چوبیس یا پچیس ذی الحجه کا دن ”روزِ مبالہ“، قرار پایا، مقامِ مبالہ حضرت رسالت ماب ﷺ کے دور میں شہر مدینہ سے باہر تھا اور اب یہ جگہ شہر کے اندر موجود ہے، اس جگہ پر ایک مسجد بنائی گئی ہے جس کا نام ”مسجد الاجابة“ ہے، یہاں سے مسجد بُویٰ اور قبر پیغمبر اکرم ﷺ کا فاصلہ دو کلومیٹر بنتا ہے۔ (اللهم ارزقنا زیارتہ) ناظرین! اللہ اور اس کے رسول نے ایسا کر کے قیامت تک کے لوگوں کو سمجھا دیا کہ یہی پاک ہستیاں حضرت رسالت ماب گی دعوتِ حق اور ان کے اہداف و مقاصد میں ان کے شریک اور معاون و مددگار ہیں اور آپ کے ساتھ مل کر ہر قسم کا خطرہ مول لینے کے لئے ہمہ وقت تیار اور آپ کی مقدس تحریک کو آگے بڑھانے کے اہل ہیں۔

محمد ثین، مفسرین، موخین اور سیرت نگاروں کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حضور انور ﷺ نے مبالہ کے موقع پر حسین شریفین، علی بن ابی طالب اور فاطمہ زہرا علیہم السلام کو اپنے ساتھ لیا اور صاحب تفسیر المیز ان نے اسی کتاب کی تیسری جلد ص ۲۸۷ میں لکھا ہے کہ مبالہ کا تاریخی واقعہ اکیا ون صحابہ کرام سے متفقہ طور پر نقل کیا گیا ہے، تفسیر فخر رازی، تفسیر آلوسی اور تفسیر مراغی نیز کتاب کامل ابن اثیر جلد دوم صفحہ ۲۹۳، اسی طرح متدرک حاکم جلد سوم ص ۱۵۰ اور منذر احمد بن حنبل جلد اول ۱۸۵، اسی طرح تفسیر روح البیان، تفسیر المنار اور تفسیر ابن کثیر اور دوسرا بہت سی کتب فریقین میں اس واقعہ کو نقل کیا گیا ہے، اور بتایا گیا ہے کہ حضرت رسول خدا علی بن ابی

دوسرے دن کی صبح طلوع ہوئی اور حق و باطل میں ہمیشہ کے لیے فیصلہ کن مرحلہ آگیا، سرکار رسالت ماب ﷺ نے حکم دیا کہ دو درختوں کی شاخوں کو کاٹ کر اور ان کی درمیانی جگہ کو جھاڑو دے کر صاف کیا جائے، صبح ان دونوں درختوں پر ایک سیاہ کسائے یعنی چادر خیسے کی شکل میں ڈال دی گئی۔

ادھر نجراںی وفد میں سید اور عاقب اپنے دونوں بیٹوں کے ساتھ نکلے وفد کے دیگر ارکان یعنی قبائلی سردار بھی بہترین لباس زیب تن کے نہایت تذک و اعتمام کے ساتھ ان کے ہمراہ تھے۔

دوسری طرف حضرت رسول خدا ﷺ حسین شریفین کا ہاتھ پکڑے باہر نکلے، پچھے پچھے حضرت فاطمہ زہرا اور ان کے پچھے حضرت علی علیہ السلام تھے، اس کسائے (چادر) کے نیچے ”پنج تن پاک“ تشریف فرمائے اور حضور انورؐ نے فرمایا: میں دعا کروں تو تم آمین کہنا! اس کے بعد حضورؐ نے، سید اور عاقب کو مبالہ کی دعوت دی، ان دونوں نے آپ سے عرض کی: آپ کن لوگوں کو ساتھ لے کر ہمارے ساتھ مبالہ کر رہے ہیں؟ فرمایا: ”میں اہل زمین کے سب سے افضل افراد کو ساتھ لے کر تمہارے ساتھ مبالہ کر رہا ہوں“

یہ سن کر وہ دونوں اپنے پادری کے پاس لوٹ گئے اور اس سے پوچھا کہ آپ کیا دیکھ رہے ہیں؟ تو اس پادری نے کہا:

”إِنِّي لَأَرِي وُجُوهاً لَوْ سَأَلَ اللَّهُ بَهَا أَنْ يُنْزِيلَ جَبَّالاً مِنْ مَكَانِهِ لَأَرَاهُ،“ میں ایسے چہرے دیکھ رہا ہوں کہ اگر یہ شخص (یعنی حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ) ان کو وسیلہ بنانا کر خدا سے دعا کرے کہ پہاڑ اپنی جگہ سے مل جائے تو وہ ضرور مل جائے گا۔ خبرداران کے ساتھ ہرگز مبالہ نہ کرنا، ورنہ روئے زمین پر کوئی

۵۔ سید ابن طاوس کی کتاب ”سعد السعو“ میں ہے کہ میں نے کتاب ”مازل من القرآن فی الْبَنِي وَالْبَنِيَّةِ“ تالیف محمد بن عباس بن مروان میں دیکھا ہے کہ انہوں نے پچاس سے زائد صحابیوں سے حدیث مبارکہ کوروایت کیا ہے ان میں سے حسن بن علی علیہ السلام، عثمان بن عفان، سعد ابن ابی وقار، بکر بن سماعل، طلحہ، زیر، عبد الرحمن بن عوف، عبد اللہ بن عباس، ابو رافع، جابر بن عبد اللہ انصاری، براء بن عازب اور انس بن مالک قبل ذکر ہیں۔

علامہ جاراللہ ذخیری نے اس جگہ پر ایک اہم نکتہ بیان فرمایا ہے کہ ”نسانا“ اور ”انفسنا“ میں ایک ایک ہستی حضرت فاطمہ زہرا اور حضرت علی علیہ السلام پر اکتفا کی گئی ہے لیکن ”ابنا نا“ میں ایک ہستی پر اکتفا نہیں ہے، اس لئے کہ فاطمہ اور علی علیہ السلام کی کوئی نظیر نہیں تھی لہذا ان کے ساتھ کسی اور کیلئے کوئی گنجائش نہیں تھی لیکن ”ابنا نا“ میں دو ہستیاں ایک دوسرے کی نظیر تھیں لہذا یہاں دونوں کو بلا یا گیا ہے۔  
یہاں پر ایک بات قبل غور ہے اور وہ یہ کہ بعض اردو مترجمین نے اس آیت میں ”انفسنا“ کا یہ ترجمہ کیا ہے ”آؤ ہم تم خود بھی آجاتے ہیں“ حالانکہ آیت میں ”آنے“ کا نہیں بلکہ ”بلانے“ کا ذکر ہے، اور انسان کبھی اپنے آپ کو نہیں بلا یا کرتا، اور حقیقت یہ ہے کہ حضور پاک نے ”انفسنا“ کی جگہ علی علیہ السلام کو بلا یا جس پر سب کا اجماع ہے، لہذا علی علیہ السلام ہی ”نفس رسول“ ہیں۔

اگر نفس سے مراد خود رسول اللہ علیہ السلام ہیں تو حسین شریفین اور حضرت زہرا علیہم السلام کو ساتھ لے جانے سے حکم کی تعییل ہو جاتی اور علی علیہ السلام کو ساتھ لے جا کر پیغمبر خدا نے ثابت کر دیا کہ ”علی“ نفس رسول ہیں۔

تفسیر ”اسباب النزول“ نے اسی کتاب کے صفحہ ۵ میں ”شعی“ کا یہ قول نقل کیا ہے کہ ”ابنا نا“ میں حسن و حسین ہیں اور ”نسانا“ سے مراد فاطمہ زہرا ہیں اور

طالب، حضرت فاطمہ زہرا اور امام حسن و امام حسین علیہم السلام، مستجاب الدعوة تھے اور یہی چیز اہل بیت علیہم السلام کی عظمت کے لیے نہایت ہی معتبر سند ہے، اور کتاب ”احقاق الحق“ جلد سوم ص ۲۶ پر مکتب خلفاء کے ساتھ بزرگ علماء کا ذکر کیا گیا ہے کہ جنہوں نے متفقہ طور پر کہا ہے کہ یہ آیت پیغمبر اسلام اور ان کے اہل بیت علیہم السلام کی عظمت پر دلالت کرتی ہے۔

جبیسا کہ ابھی ذکر ہوا ہے کہ محدثین، مورخین، مفسرین اور سیرت نگاروں کا اس بات پر اتفاق ہے کہ حضور سرورِ کائنات علیہ السلام نے مبارکہ کے موقع پر حضرات حسین، حضرت فاطمہ زہرا اور جناب علی علیہم السلام کو ساتھ لیا، چنانچہ چوتھی صدی ہجری کے مستند عالم جناب ابو بکر جاصص لکھتے ہیں کہ: سیرت تکاروں اور مورخین میں سے کسی نے بھی اس بات سے اختلاف نہیں کیا کہ رسول خدا نے حسن اور حسین، فاطمہ اور علی رضی اللہ عنہم کا ہاتھ پکڑ کر نصاریٰ کو مقابلے کی دعوت دی۔

اب ہم ان چند صحابہ کرام کا ذکر کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں، جنہوں نے مبارکہ میں صرف اہل بیت اطہار کی شرکت کا ذکر کیا ہے۔

۱۔ سعد ابن ابی وقار: ان کی روایت صحیح مسلم، جلد ۷ ص ۱۲۰ امطبوعہ مصر، مندرجہ بن حنبل جلد اص ۸۵ اور متدرک حاکم جلد ۳ ص ۱۵۰ میں ہے۔

۲۔ عبد اللہ بن عباس: اس سلسلے میں امام حاکم کی کتاب ”معرفۃ علوم الحدیث“ ص ۵۰ اور تفسیر درمنثور کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔

۳۔ جابر بن عبد اللہ انصاری: سے دلائل النبوة ص ۲۹۷ اور اساب النزول ص ۲۷ میں۔

۴۔ سلمۃ بن یوسع: اپنے باپ سے اور وہ اپنے والد سے، اس کے لیے البدایۃ والنہایۃ جلد ۵ ص ۵۲، کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔

اللہ اور رسول نے ایسا کر کے قیامت تک کی آنے والی نسلوں کو سمجھا دیا کہ یہی لوگ رسول خدا ﷺ کی دعوت حق اور ان کے اہداف و مقاصد میں ان کے شریک اور معاون و مددگار ہیں، اور آپ کے ساتھ مل کر ہر قسم کا خطرہ مول لینے کے لیے ہر وقت تیار اور حضورؐ کی تحریک کو آگے بڑھانے کے اہل ہیں۔

اور پھر یہ کہ ابنا نہ نسانا اور انفسنا میں جمع ہونے کی وجہ سے مفہوم کے اعتبار سے بہت وسعت اور بڑی گنجائش تھی کہ حضور اصحاب و انصار بلکہ خود بنی ہاشم کے بہت سے بچوں کو ”ابنا نہ نسانا“ کے تحت اور جلیل القدر خواتین کو ”نسانا“ کے تحت اور بہت سی قد آور شخصیات کو ”انفسنا“ کے تحت اس تاریخ ساز مبالغہ میں شریک فرماتے، لیکن ابنا نہ نسانا میں صرف حسین شریفین، نسانا میں صرف حضرت فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا اور انفسنا میں علی علیہ السلام کو شامل فرمایا، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ دعوت اسلام میں ان ہستیوں کے ساتھ خاص ربط ہے اور یہی ہستیاں ارکان دین میں شامل ہیں۔

یہاں پر ایک نکتہ نہایت ہی قابل توجہ ہے اور وہ یہ کہ: ”علی الکذبین“ ”جھوٹوں پر لعنت“ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مبالغہ کے دونوں فریق اپنا پادا عوی رکھتے تھے جس میں ایک فریق ”صادق“ یعنی سچا اور دوسرا ”کاذب“ یعنی جھوٹا ہو گا، اور ”نجعل“ صیغہ جمع سے معلوم ہوا کہ حضور کے ساتھ دیگر افراد بھی ہیں جو اس دعوی میں شریک اور دعواۓ حقانیت میں حصہ دار ہیں، یہاں ہستیوں کیلئے بڑی فضیلت ہے جو اس مبالغہ میں رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ شریک ہیں۔

”کاذبین“ لعنت کے مستحق قرار پاتے ہیں، جبکہ ”صادقین“ پر اللہ کی رحمت ہوتی ہے اور میدان مبالغہ میں خداوند عالم نے اپنے رسول کے ذریعہ ”صادقین“ کا تعارف کرایا ہے کہ اگر کہیں تمہیں ”صادقین“ کے ساتھ رہنے کا حکم

”انفسنا“ سے مراد علی بن ابی طالب علیہ السلام ہیں۔

جبکہ خود حضرت علی علیہ السلام نے شوری کے موقع پر ان الفاظ کے ساتھ استدلال فرمایا، جیسا کہ صواتع محرقة میں ہے کہ آپ نے فرمایا:

”أَنْشِدْنَاكُمُ اللَّهُ هَلْ فِي كُمْ أَحَدٌ جَعَلَهُ اللَّهُ نَفْسَ النَّبِيِّ وَ أَبْنَائَهُ أَبْنَائَهُ ، وَ نِسَاءَهُ نِسَاءَهُ غَيْرِي ، قَالُوا اللَّهُمَّ لَا تَتَبَاهَى إِنَّمَا تَبَاهُ كَمَّ يَمِيرُ عَلَاؤهُ وَرَكْوَتِي اسیا فرد تمہیں خدا کی قسم! مجھے یہ بتاؤ کہ کیا میرے علاوہ اور کوئی ایسا فرد موجود ہے جسے اللہ نے نفس رسول قرار دیا ہو، جس کے بیٹوں کو رسول خدا ﷺ کے بیٹے اور جس کی خواتین کو رسول خدا کی خواتین قرار دیا ہو؟ لوگوں نے کہا: ”نہیں!“

اس روایت سے مولانا تھانوی کی ”بیان القرآن“ جلد اص ۲۰۰ میں یہ توجیہ غلط ثابت ہو گئی کہ ”حضرت علی (علیہ السلام)“ ”ابنا نہ نسانا“ میں شامل ہیں،

اس آیت سے استفادہ کے لیے تمہیں بہت سے نکات ملتے ہیں: مثلاً

۱۔ ”ابنائنا“ کے کلمہ سے ثابت ہوا کہ حسین شریفین اولاد رسول ہیں، یہی وجہ ہے حضور سرسور کا نات فرماتے ہیں: عام لوگوں کی نسل کا سلسلہ ان کے بیٹوں سے چلتا ہے اور میری نسل کا سلسلہ میری بیٹی فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا سے چلتا ہے۔

۲۔ دین کی بنیاد اور بقا کا دار و مدار صرف مذکورہ چند افراد پر ہے، ورنہ پیغمبر خدا کیلئے بھی نصرانیوں کے ساتھ مبالغہ کر سکتے تھے کیونکہ موضوع ”عیسائیت“ اور پیغمبر اسلام کی ذات“ تھا اور حضرت علی، حضرت فاطمہ زہرا حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین علیہم السلام کے ساتھ برآ راست ان کا تعلق نہیں تھا، لیکن

## حجۃ الوداع

**۶۔** ہے ہیں پیغمبر اسلام مدینہ منورہ سے عمرہ کے ارادے سے نکلے مگر قریش سڑ راہ ہوئے اور آپؐ حدیبیہ کے مقام پر مشرکین سے صلح کرنے کے بعد واپس مدینہ پلٹ آئے اور مکہ پہنچ کر عمرہ بجانہ لاسکے، کے ہیں میں پھر عمرہ کے لیے تشریف لے گئے مگر قریش سے معاهدہ کی بنیا پر تین دن تک مکہ میں قیام نہ کرسکے۔

**۷۔** ہیں مکہ فتح ہوا اور بتوں سے خانہ کعبہ کی تطہیر عمل میں آئی، ۸۔ ہیں حضرت علیؓ کو سورہ برائت کی آئیں دے کر رسم حج کو شرک کی آلو گیوں سے پاک کرنے کے لیے بھیجا، انہوں نے مشرکین سے بیزاری اور لائقی کا اعلان کر کے انہیں حرم کعبہ میں آئندہ کے لیے قدم رکھنے سے منع کر دیا، ۱۰ ہیں ادائے حج کا قصد فرمایا اور دعوت حج کی صد اتمام اطراف واکناف عالم میں گونج اٹھی۔ یہ بھرت کا دسوال سال تھا اور یہی سال بعد میں رسول اسلامؐ کی زندگی کا آخری سال ثابت ہوا۔ اسی سال کے آخر میں یہ حج ہوا جس کے بعد پیغمبر خدا بہت کم مدت کے لیے دار دنیا میں زندہ رہے، اسی لیے حج کا نام بعد میں ”حجۃ الوداع“ مشہور ہو گیا، کتاب اعيان الشیعۃ جلد ۲ ص ۳۲۹ میں ہے کہ مورخ ابن ہشام نے لکھا ہے کہ اس کے بعد آپؐ کو پھر کوئی حج کرنے کا موقع نہیں ملا تو گویا آپؐ کی کعبہ سے رخصت تھی یا یہ کہ حضورؐ نے مسلمانوں کو ”الوداع“ کہا اور یہ اطلاع دی کہ اب میں دنیا سے جانے والا ہوں۔

پیغمبر اکرمؐ کے ارادوں اور تیاری پر ہر سمت سے مسلمان کثیر تعداد میں مدینہ پہنچ گئے تا کہ حضورؐ کے ہمراہ فریضہ حج ادا کر سکیں اور آداب و احکام حج سیکھیں، حضورؐ پاکؐ ذی قعدہ کو ہزاروں مسلمانوں کے جلو میں مدینہ سے نکل کھڑے ہوئے،

ملے تو بڑے اطمینان کے ساتھ انہی کی خدمت میں آ جانا کیونکہ میرے نزدیک یہی ”صادقین“ ہیں۔

اس کے پیش نظر جب ہم سورہ توبہ کی آیت ۱۱۹ کی تلاوت کرتے ہیں کہ ”يَا إِيَّاهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْوَى اللَّهُ وَ كُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ“ اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور صادقین یعنی پھولوں کے ساتھ ہو جاؤ۔

چنانچہ حضرت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ ”الصادقین“ سے مراد علیؓ علیہ السلام ہیں، اور یہی روایت ابن عساکر نے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے نقل کی ہے۔

یہ بات واضح رہے کہ حقیقی معنوں میں ”صادق“ وہ ہوتا ہے جس سے کوئی ایسا عمل سرزد نہ ہوا ہو جو اس کے ایمان اور عقیدے کے خلاف ہوا اور اسے ہی معصوم کہتے ہیں، اسی وجہ سے فخر الدین رازی نے اس آیت سے یہ سمجھا ہے کہ معصوم کی اتباع واجب ہے اور ہر زمانے میں ایک معصوم کا ہونا لازمی ہے، ورنہ ”کونوا مَعَ الصَّادِقِينَ“ کا حکم بے معنی ہو جاتا ہے، مگر وہ آگے چل کر اس معصوم کی تلاش میں راہ گم کر جاتے ہیں۔

فریقین کی روایات کے مطابق ”صادقین“ سے مراد حضرات محمد وآل محمد علیہم السلام ہیں اور صادقین (پھولوں) کے ساتھ دوستی، ہم نشینی اور ہمراہی تربیت کے اہم عوامل میں سے ہے۔ جو انسان کو گمراہی سے بچانے کا موجب ہوتی ہے، اور ہمیں حکم ہے کہ الہی پیشواؤں کی معیت کو کبھی نہ چھوڑو، اس بنیاد پر کہ صادقین سے مراد خدا کے معصوم امام اور رہبر ہیں، اور معاشرہ کا ارتقاء، ایمان، تقویٰ اور معصوم رہبر کی اطاعت پر منحصر ہے، خدا ائی رہبر معصوم ہوتے ہیں ورنہ خدا، ان کے ساتھ رہنے کا حکم نہ دیتا اور ہر دور میں ایک معصوم رہبر کا ہونا ضروری ہے تا کہ مسلمان اس کے ساتھ رہیں۔

”اَيُّهَا النَّاسُ ! لَا تَشْكُوا عَلَيْا فَوَاللهِ اِنَّهُ لَا خُشَنْ فِي  
ذَاتِ اللهِ اُوْ فِي سَبِيلِ اللهِ“ اے لوگو! علیٰ کے بارے میں  
گلے شکوئے کے لیے لب کشائی نہ کرو، وہ اللہ کے بارے میں  
بہت سخت گیر ہیں۔

جب حضرت رسالت ماب ﷺ مکہ معظمه پہنچ اور خانہ کعبہ کا طواف اور  
صفاو مرودہ کے درمیان سعی فرما چکے تو حکم الٰہی نازل ہوا: (وَاتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمَرَةَ  
لِلّهِ) .....

ناظرین کی خدمت میں عرض کرتے چلیں کہ جھیہ الوداع سے پہلے دو حج  
ہوتے تھے ایک حج قران اور دوسرا حج افراد، ان دونوں میں ”عمرہ“ ایک جدا گانہ  
حیثیت رکھتا ہے جو اعمال حج بجالانے کے بعد بجالا یا جاتا تھا۔ فرق صرف یہ ہے کہ حج  
قرآن میں قربانی کے جانور ساتھ ہوتے ہیں اور حج افراد میں قربانی کے جانور ساتھ  
نہیں ہوتے، اب اس موقع پر سورہ بقرہ کی آیت ۱۹۶ (وَاتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمَرَةَ  
لِلّهِ) اللہ کے لیے حج اور عمرہ پورا کرو، نازل ہوئی تو ایک تیسری قسم کا اضافہ ہو گیا جسے  
”حج تمتع“ کہتے ہیں، اس حج میں عمرہ حج ہی کا ایک جزو ہوتا ہے، جو ایام حج میں اس  
سے پہلے بجالا یا جاتا ہے، اس حج کو ”تمتع“ اس لیے کہتے ہیں کہ عمرہ اور حج کے درمیان  
وقفہ میں احرام کے تیواداٹھ جاتے ہیں اور جو چیزیں احرام کی حالت میں جائز نہیں  
ہوتیں ان سے تمتع کیا جاسکتا ہے یعنی فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے، یہ حج ان لوگوں کے لیے  
ہے جو مکہ معظمه سے اڑتا لیس میل یا اس سے زیادہ فاصلے پر رہتے ہیں، جبکہ حج قران و  
افراد فاصلے کے اندر رہنے والوں کے لیے ہیں۔

جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے کہ اس آیت کے نازل ہونے سے ”حج تمتع“ کا  
قانون نافذ ہوا اور سرکار رسالت ماب نے اعلان فرمایا: ”بس اب عمرہ حج کا جزو بن

حضرت سیدہ طاہرہ فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا اور حضور کی ازواج مطہرات بھی اس سفر  
میں شریک تھیں۔

ایمان مجسم حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالبؑ یمن ہی میں تھے کہ سرکار  
رسالت مابؓ نے انہیں تحریر فرمایا کہ وہ مکہ پہنچ کر حج میں شریک ہوں، آپ اپنے دستہ  
سپاہ کے ساتھ وہاں سے چل دیئے اور وادی یتملمم سے احرام باندھ کر حضور کے مکہ وارد  
ہونے سے پہلے ان کی خدمت میں پہنچ گئے، پیغمبر خداؐ نے آپ کو دیکھا تو چہرہ فرط  
مسرت سے دمک اٹھا۔

حضرت علی علیہ السلام نے یمن کی تمام رواداد اور جزیہ اور غنائم و صدقات کی  
تفصیل بیان کی، عرض کیا: اموال و غنیمت و جزیہ نگران لشکر کے سپرد کر کے شوق  
زیارت میں پہلے چلا آیا ہوں، رسول خداؐ نے فرمایا: ”تم اپنے ہمراہیوں کے پاس جاؤ<sup>۱</sup>  
اور انہیں لے کر جلد مکہ پہنچ جاؤ“، چنانچہ حضرت علی علیہ السلام رخصت لے کر واپس  
پلٹے، ابھی تھوڑا راستہ طے کیا ہو گا کہ لشکر کو آتے دیکھا، جب وہ لوگ قریب پہنچ تو  
دیکھا کہ سب نے بندھی ہوئی گھڑیوں میں سے نئے کپڑے نکال کر احرام باندھ  
رکھے تھے، آپؓ نے نگران لشکر سے پوچھا کہ تم نے میری اجازت کے بغیر یہ کپڑے  
کیوں تقسیم کیے؟ کہا: ان لوگوں نے مجھے اصرار کیا تھا کہ یہ کپڑے انہیں دے دیئے  
جائیں اور بعد میں واپس کر دیں گے، فرمایا: ”انہیں حضرت رسول پاکؐ کی خدمت  
میں پیش کرنے سے پہلے استعمال میں نہیں لایا جاسکتا، پھر حکم دیا کہ ان کپڑوں کو اتار کر  
بحفاظت رکھ دیا جائے۔

(تاریخ طبری جلد ۲ ص ۴۰۲) میں ہے: لوگوں نے کپڑے اتار تو دیئے مگر  
انہیں یہ بات ناگوار گز ری۔ جب پیغمبر اسلام کی خدمت میں پہنچ گئی تو ایمان مجسم حضرت  
امیرؓ کا گلہ شکوہ کیا، حضور پاکؐ نے کپڑے ہو کر فرمایا:

حاضری کے اس اعلان سے گونج آٹھیں اور یوں ہی حضرت "بَيْكَ اللَّهُمَّ بَيْكَ" کی صدائوں کے ساتھ آگے بڑھتے گئے، یہاں تک راستے ہی میں حضرت کی روانگی کے آٹھویں دن شب پنجشنبہ ماہ ذی الحجه کا چاندنما در ہوا، اس کے بعد راستے ہو تاہم یہاں تک کہ شب پیشنبہ (توار کی رات) چار ذی الحجه کو حضرت نے "ذی طوی" میں رات گزاری اور نماز صبح پڑھ کر روانہ ہوئے اور اسی توار کو صبح دن چڑھے کہ معظّم میں داخل ہو گئے، جو اسود کا استلام فرمایا اور سات مرتبہ کعبہ کا طواف فرمایا اور ہر مرتبہ آپ طواف میں جو اسود اور رکن یمانی کا استلام فرماتے۔

غرض خانہ کعبہ کے تمام اعمال مکمل کر لیے، پھر پنجشنبہ (جمعرات) کے دن صبح کے وقت روز ترویہ یعنی آٹھ ذی الحجه آپ تمام مسلمانوں کے ساتھ منی تشریف لے گئے اس طرح کہ اسی دن کی نماز ظہر منی میں پڑھی، پھر شعب جمعہ و ہیں قیام فرمایا کرنماز صبح و ہیں ادا فرمائی اور روز عرفہ ۹ ذی الحجه کو جب سورج بلند ہو چکا تو اس وقت عرفات کی طرف روانہ ہوئے، وہاں پر آپ کے حکم سے آپ ہی کے لیے مقامِ نمرہ میں خیمه نصب کر دیا گیا، حضور نے اس قیام میں فرمایا۔ جب زوال آفتاب ہو گیا تو اپنے ناقہ "قصویٰ" کے تیار کرنے کا حکم دیا، چنانچہ وہ تیار ہو گیا اور حضور اکرمؐ اس میدان کے وسط میں تشریف لائے جس کے گرد و پیش تمام مسلمان مقیم تھے اور پشت ناقہ پر سے حضرت نے اس پورے مجمع کو مناسب فرمایا، آپ کی پیغمبر ام الفضل زوجہ عباسؓ نے اس وقت ایک پیالہ دودھ کا بھیجا جسے آپ نے اسی حالت میں ناقہ کی پشت پر نوش فرمایا، جس سے تمام مسلمانوں کو یہ معلوم ہوا کہ آج آپ روزے سے نہیں ہیں۔ جب خطبہ پڑھ چکے تو ناقہ سے اترے اور بلاں کو حکم اذان دیا، چنانچہ اذان ہوئی، مسلمان نماز کے لیے صفت بستہ ہو گئے اور بلاں ہی نے اقامت کی، جس کے بعد ظہر کی نماز ہوئی۔ پھر فوراً ہی حضرت نے بلاں کو دوسرا دفعہ کی اقامت کا حکم دیا اور

"گیا"۔ دریافت کیا گیا، یہ حکم اسی سال ہے یا ہمیشہ کے لیے ہے؟ تو حضرت نے زور دے کر کئی دفعہ فرمایا: "ہمیشہ کے لیے ہے، عمرہ حج کا جزو قیامت تک کے لیے ہے" مگر اس کے باوجود بعض لوگوں کے دل کو یہ بات اس وقت اچھی نہیں لگی اور اس پر معتبر ضانہ جملہ زبان پر لائے جس پر پیغمبر خدا نے فرمایا: "تم اس حکم پر کبھی ایمان نہیں لاوے گے"۔

### حج کی تفصیل:

تاریخ اسلام علامہ علی نقی مرحوم ص ۲۹۰ میں ہے: چونکہ اس سے پہلے دور رسالت میں حج نہیں ہوا تھا اور اس کے بعد رسول عظیم ﷺ کو اپنی زندگی میں حج کا موقع ملا، اس لیے اس حج کی کیفیت کو راویوں نے پورے جزئیات کی تفصیل کے ساتھ محفوظ کیا اور ایک دوسرے سے بڑے وجود و کیف کے ساتھ بیان کرتے رہے اور پھر محمد شین نے اپنی کتابوں میں اسی تفصیل کے ساتھ درج کیا ہے۔

یہاں پر ہم اس کی مفصل کیفیت کو علامہ ابن عربی کی کتاب "محاضرة الابرار" مطبوعۃ مصر جلد اس ۱۹ سے نقل کرتے ہیں: "رسول خدا مکہ کے قصد سے شجرہ کی راہ سے روز پنجشنبہ (جمعرات) ۲۰ ذی قعده ۱۴ھ کو روانہ ہوئے اور شجرہ کا یہ راستہ وہی ہے جس میں اب مدینہ سے نکل کر "پیر علیؓ" کے مقام پر حجاج احرام باندھتے ہیں اور یہی اہل مدینہ کا میقات ہے جس کے آگے بڑھنا احرام کے بغیر جائز نہیں ہے، اس منزل پر آ کر حضرت نے نماز عصر پڑھی اور رات کو جو شب جمعہ تھی یہیں قیام فرمایا اور چونکہ یہیں احرام باندھ چکے تھے لہذا اب جو حضرت اس منزل سے آگے بڑھنے لگے تو "بَيْكَ اللَّهُمَّ بَيْكَ .....،" کی صد بلندی کی جس پر ان ہزاروں آدمیوں نے جو آپ کی معیت میں تھے آپ کی پیروی کی اور دور تک وادیاں باگاہ الہی میں

یہ اور بات ہے کہ فضیلت کے لحاظ سے اس میں ایک حصہ ظہر سے نسبت رکھتا ہے اور ایک حصہ عصر سے، اسی طرح غروب کے بعد ایک حصہ مغرب سے اور اس کے بعد کا حصہ عشاء سے، مگر اس درمیان کے وقت کے ہر جزء میں نماز ظہر اور عصر اور مغرب اور عشاء کا ہونا درست ہے جو انہے اہل بیت علیہم السلام کے ارشادات سے ثابت ہے۔ مشعر الحرام میں رات کے گزارنے کے بعد روز عید صبح کے وقت منی میں آئے اور جمہ عقبہ پر رمی کرنے کے بعد قربانی کے تیس اونٹ اپنے ہاتھ سے خر کئے اور بقیہ اونٹوں کے خر کرنے پر حضرت علی علیہ السلام کو مامور فرمایا۔ جب اونٹ خر ہو چکے تو ہر اونٹ میں سے گوشت کا ایک ایک ٹکڑا لے کر دیگ میں کپوایا اور حضرت علی علیہ السلام کے ساتھ مل کر اس میں سے کچھ کھایا اور باقی تقسیم کروایا۔

قربانی سے فارغ ہو کر سرمنڈ وایا اور احرام کھول دیا اسی دن مکہ معظمه پہنچ کر کعبہ کا طواف اور صفا و مروہ کی سعی بجالائے اور منی میں واپس آگئے، جہاں ۱۳ ذی الحجہ تک قیام فرمایا اور مرمی جمرات کا فریضہ ادا کیا، جب اعمال حج سے فارغ ہو گئے تو 4 ذی الحجہ کو مسلمانوں کے ساتھ مدینہ روانہ ہو گئے۔

### واقعہ غدریخم

ناظرین! جس طرح اس سے پہلے بتایا جا چکا ہے کہ ایمان محسمنامہ، امام معملاً، حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی پاکیزہ سیرت کے مختلف پہلو ہیں ان میں سے ایک عملی پہلو بھی ہے اور وہ ہے ”واقعہ غدریخم“

واقعہ غدریخم ایمان محسمنامہ کی سیرت کا ہی اہم حصہ نہیں بلکہ تارتخ اسلام کا اہم ترین واقعہ بھی ہے، جس پر دین کی تتمیل، نعمتوں کی تحصیل، اسلام کی پسندیدگی اور رسالت کی قبولیت کا دار و مدار ہے اور اس کی بنیاد اس وقت رکھ دی گئی جب حضور

اسی وقت عصر کی نماز ہوئی، ظہر اور عصر کے درمیان کسی دوسری نماز کا فاصلہ حضرت نے نہیں کیا، علامہ ابن عربی کے الفاظ یہ ہیں: ”فَصَلَّا هُمَا عَلَيْهِ السَّلَامُ بِالنَّاسِ مَجْمُوعَتِينَ فِي وَقْتِ الظُّهُرِ بِإِذَانٍ وَاحِدٍ لَهُمَا مَعًا بِأَقْامَتِينَ وَلِكُلِّ صَلْوَةٍ إِقَامَةٌ“، یعنی یہ دونوں نمازوں میں حضرت نے باجماعت ایک ساتھ ظہر کے وقت میں ایک اذان کے ساتھ جو دونوں کے لیے تھی اور دو اقسام توں کے ساتھ کہ ہر نماز کے لیے اقامت الگ تھی ادا فرمائیں۔ (محاضرة الابرار جلد اول ص ۲۱ مطبوعہ مصر)

یہی وہ ترکیب نماز ہے شیعہ جس کے عمومی طور پر پابند ہو گئے ہیں، پھر حضرت اپنے مرکب پرسوار ہوئے اور وہیں تشریف لائے جہاں کھڑے ہوئے تھے، یہاں تک کہ جمعہ کا آفتاب غروب ہوا، اب یہاں ایک جملہ قابل توجہ ہے کہ غروب کے بعد لکھا ہے: ”وَ ذَهَبَتِ الصُّفْرَةُ“، یعنی صرف آفتاب کے غروب ہونے پر اکتفا نہیں فرمائی بلکہ انتظار کیا کہ زردی دور ہو جائے اور زردی کے لفظ کی تعبیر یہ ہے ”حمرہ مشرقی“ کے دور ہونے کی جسے شیعہ غروب آفتاب کا معیار قرار دیتے ہیں۔

اب حضرت روانہ ہوئے اور 10 ذی الحجہ کی رات کو کافی وقت گزرنے پر مزادغہ پہنچے جسے مشعر الحرام بھی کہتے ہیں، جبکہ مغرب کی نماز کا جو عام طور پر وقت سمجھا جاتا ہے گزر چکا تھا، چنانچہ عشاء کے وقت میں مغرب اور عشاء کی نماز میں اسی طرح ایک اذان اور دو اقسام توں کے ساتھ پڑھیں۔

اس طرح اس جیتہ الوداع کے تاریخی موقع پر حضور انورؓ نے ”جمع بین الصلوتین“ کی دونوں صورتوں پر عمل کر کے دکھادیا، یعنی نماز ظہر کے وقت میں اس کے ساتھ عصر کی نماز اور پھر نماز عشاء کے وقت میں اسی کے ساتھ مغرب کی نماز، جس سے یہ اصول ثابت ہو گیا کہ شروع اور آخر کے بس ذرا سے وقت کو چھوڑ کر جو عقلی طور پر پہلی اور آخری نماز کا مخصوص وقت ہے، باقی تمام وقت دونوں کا مشترک وقت ہے،

## ایمان محسمنامہ معمظم

۱۳۳

کہ معراج کے موقع پر بھی خداوند عالم نے اپنے محبوب پیغمبر سے اس بارے میں گفتگو فرمائی، لہذا حضور پیغمبر خدا بھی چادرِ طہیر کے اندر، کبھی معزکہ ہائے کارزار میں، کبھی مکہ کی فتح کے دن بت شکنی کے موقع پر، کبھی مبارکہ کے میدان میں کبھی اشاروں کنایوں میں اور کبھی واشگاف الفاظ میں بتاتے رہے کہ علیٰ ہی میرے وارث، میرے وزیر اور میرے بعد میرے خلیفہ ہیں۔

آخر کار آپ کی زندگی کے آخری ایام اور نبوت کے 23 ویں برس پر پروردگار عالم کی طرف سے

18 ذی الحجه 10ھ بروز جمعرات جjtۃ الوداع کی ادائیگی کے بعد حضرت رسول اللہ جب "غدریم" نامی جگہ پر پہنچ تو سورہ مائدہ کی آیت ۲۷ نازل ہوئی:

”يَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ . وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَةَ . وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ . إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكُفَّارِينَ“ اے رسول!

جو آپ کے پروردگار کی طرف سے آپ پر نازل کیا گیا ہے، اسے پہنچا دیجئے اور اگر آپ نے ایسا نہ کیا تو گویا آپ نے اللہ کا پیغام نہیں پہنچایا اور اللہ آپ کو لوگوں کے شر سے محفوظ رکھے گا، بے شک اللہ کافروں کی رہنمائی نہیں کرتا۔

چنانچہ یہ حکم ربی پا کر آپ نے آگے نکل جانے والوں کو جو مقام بجھے کے قریب پہنچ چکے تھے واپس بلا یا اور آنے والوں کا انتظار کیا اور یہ وہ جگہ ہے جہاں پر پانی کا چشمہ بھی تھا اور پکھ درخت بھی، جو جاز کی گرمی سے کچھ بچاؤ کا ذریعہ تھے اور پھر یہ کہ مکہ معظمہ اور خانہ کعبہ کی زیارت کے لیے آنے والے کاروانوں کے لیے مختلف ممالک مثلاً یمن، عراق، شام، جبše اور مدینہ کے راستے میں سے الگ ہوتے تھے۔

## ایمان محسمنامہ معمظم

۱۳۳

سرور کائنات ﷺ نے حکم پروردگار سے اپنے سب سے پہلے پالیسی ساز خطاب سے اسلام کی تبلیغ کا آغاز فرمایا تھا، چنانچہ جب سورہ شراء کی ۲۱۲ ویں آیت نازل ہوئی کہ ”وَ أَنذِرْ عَشِيرَتَ الْأَقْرَبِينَ“ اے رسول اپنے قریب ترین رشتہ داروں کو تنبیہ کیجئے، اندرا رکبجئے، خبردار رکبجئے، ڈرائیئے اور تبلیغ کیجئے۔

تاریخ بتاتی ہے کہ متعدد راویوں نے یادو گئے خود حضرت علی علیہ السلام سے نقل کیا ہے کہ دعوت ذوالعشیرہ کے موقع پر حضرت رسول خدا نے اپنے قبیلے کے عزیزوں سے فرمایا:

”اے اولادِ عبد المطلب! قسم بخدا میں نہیں جانتا کہ عربوں میں کسی نے اس چیز سے کوئی بہتر چیز پیش کی ہو جو میں پیش کرتا ہوں، میں تمہارے لیے دنیا و آخرت کی بہتری لے کر آیا ہوں، اللہ نے مجھے یہی حکم دیا ہے کہ میں تمہیں دعوت دوں، تم میں سے کون ہے جو اس معاملہ میں میرا ساتھ دے گا؟“

حضرت علیؑ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیا: ”یا رسول اللہ! میں آپ کا ساتھ دوں گا“، حالانکہ میں عمر میں سب سے چھوٹا تھا، اس وقت لوگ ہستے ہوئے چلے گئے، اس بات کو تفسیر درمنثور میں بیان کیا گیا ہے، اور معالم التنزیل ج ۲۸ ص ۲۷۸، تفسیر طبری ج ۱۹ ص ۲۷، سنن نسائی ج ۲ ص ۲۲۸ مختلف الفاظ کے ساتھ تفسیر مظہری ج ۲۰ ص ۳۷ میں ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کی پیشکش کے جواب میں فرمایا: ”یا علیؑ! تو میرا وارث، میرا وزیر اور میرا خلیفہ ہے“

چنانچہ آج کے عہد و پیمان کے نتیجہ میں حضرت علی علیہ السلام نے نصرت رسولؑ میں کوئی دقیقة فروغ نہیں کیا اور پیغمبر اکرم ﷺ نے بھی علی علیہ السلام کے بطور وارث، وزیر اور خلیفہ کے تعارف کے لیے ہر مناسب موقع پر اعلان فرمایا، حتیٰ

نُسْتَ مَوْلَاهُ فَعَلَیٰ مَوْلَاهُ<sup>۱</sup>، اللّٰهُمَّ امْوَالٌ هے اور میں مومنوں  
امویٰ ہوں اور ان کے نفسوں سے اولیٰ ہوں، پس جس کا میں  
ولیٰ ہوں اس کے علیٰ مولا ہیں۔

مالت مآب نے اسی بات کو تین بار دھرایا بلکہ بقول امام احمد بن حنبل چار مرتبہ دھرایا راس کے بعد فرمایا:

اللَّهُمَّ وَالِّيْ مَنْ وَالَّا هُوَ عَادَاهُ وَاحِبُّ مَنْ  
جَهَّهُ وَابْغَضُ مَنْ ابْغَضَهُ، وَاخْذُلُ مَنْ خَذَلَهُ وَ  
دِرْ الْحَقَّ مَعَهِ حَيْثُ دَارَ، أَلَا فَلِيَلْعَنِ الشَّاهِدُ الْغَائِبُ،  
بِاللهِ جواس سے دوستی رکھے تو اس سے دوستی رکھ، جو اس سے  
نمٹی رکھے تو اس سے دشمنی رکھ، جو اس سے محبت کرے تو اس  
سے محبت کر جو اس سے بغض رکھے تو اس سے بغض رکھ، جو اس کو  
بھوڑ دے تو اسے چھوڑ دے اور حق کو ادھر پھیر دے جہاں علیٰ

دیکھو! جو یہاں حاضر ہیں ان پر واجب ہے کہ وہ سب تک یہ بات پہنچا  
bir.a  
ب۔

اس حدیث کو امام احمد بن حنبل نے چالیس طریقوں سے، ابن جریر طبری نے ستر (۷۰) سے زائد، علامہ جزری المقری نے (۸۰) (اسی) علامہ ابن عقدہ نے، علامہ ابن سعید سجستانی نے (۱۲۰) (ایک سو بیس) اور علامہ ابو بکر جعابی نے ۱۲۵ طریقوں سے روایت کیا ہے جبکہ امیر محمد عینی سے منقول ہے کہ وہ حدیث غدیر کو ۱۵۰ طریقوں سے روایت کرتے ہیں۔

ن سب حوالوں کے لیے علامہ امینی مرحوم کی کتاب "الغدیر" کا مطالعہ کیا

حضور پاک نے اونٹوں کے پالانوں کا منبر بنانے کا حکم دیا، جب سب لوگ جمع ہو گئے جو کم از کم ایک لاکھ کی تعداد میں تھے آپ منبر پر تشریف لے گئے اور نہایت فصح و بلیغ انداز میں ایک طولانی خطبہ ارشاد فرمایا: جس سے معلوم ہوتا ہے کہ کوئی اہم ترین مسئلہ درپیش ہے، جس کے لیے ایک طویل خطبہ ارشاد فرمانے کی ضرورت پیش آئی ہے، جبکہ حل سادینے والی تپیش، فضا میں زبردست گرمی، زمین اس قدر گرم کہ پاؤں کے نیچے اور سروں کے اوپر عباوں اور چادروں سے کام لینا پڑا اور طولانی خطبہ سننا تھا۔

خطبہ میں سب سے پہلے حمد و شانے رب جلیل، پھر تو حید کی گواہی اور تبلیغِ  
نبوت اور قیامت کی گفتگو جو روز مرہ کا معمول تھا، کوئی نئی بات نہیں تھی نئی بات یہ تھی  
آپ نے اپنی رحلت کی خبر ان کو سنائی کہ عنقریب میں تم سے جدا ہونے والا ہوں،  
اپنے بارے میں ان کے نظر یہ کو معلوم کیا کہ میں نے حق رسالت ادا کیا یا نہیں؟ سب  
نے اچھے لفظوں کے ساتھ آپ کی ۲۳ سالہ زندگی کی مختنوں، مشقتوں، زحمتوں اور  
تکلیفوں سے بھر پور خدمات کا شکریہ ادا کیا اور خداوند عالم سے آپ کے لئے جزاۓ  
خیر کے طالب ہوئے آپ کی عظمت، شرافت، خدمت اور رسالت کا اقرار کیا، جب  
آپ اچھی طرح مطمئن ہو گئے کہ چاروں طرف آپ کی آواز ہر ایک تک اچھے طریقے  
سے پہنچ رہی ہے تو آپ نے اپنا ایک اہم پیغام ان تک پہنچانے کے لیے پہلے ان سے  
اقرار لیا کہ:

”السُّتُّ أَوْلَى بِكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ؟“ کیا میں تم سے زیادہ تمہاری جانوں پر اولیٰ بالصرف نہیں ہوں؟ سب نے بلی کہہ کر اعتراف کیا تو آپ نے اس وقت فرمایا: ”إِنَّ اللَّهَ مَوْلَايَ وَ إِنَّا مَوْلَى الْمُؤْمِنِينَ وَ إِنَّا أَوْلَى بِهِمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ، فَمَنْ

لقب کے ساتھ آپ کو حکم دیا جا رہا ہے جو ایک اہم سرکاری پیغام کا آئیندار ہے، اور اس سے یہ عنديہ ملتا ہے کہ آنے والا حکم منصب رسالت سے مربوطاً ہم معاملہ ہے، جس کا نہ پہنچانا ساری رسالت کے نہ پہنچانے کے مترادف ہے۔

۴۔ ”ابلغ“ کی بجائے ”بلغ“ کے ذریعہ پیغام پہنچانے کا حکم دیا جا رہا ہے جو اہم ترین قطعی اور منصب رسالت سے متعلق ہے۔

۵۔ ”وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتِ رِسَالَتَهُ“ سے معلوم ہوتا ہے کہ ایسے حکم کی تبلیغ کی بات ہے جس پر اسلامی نظام کا دار و مدار ہے۔

۶۔ حضور پاکؐ کو اپنی جان کا خطرہ نہیں تھا اور شان رسالت اس سے بالاتر ہے کہ کسی ذاتی خوف و خطرے کی وجہ سے تبلیغ رسالت میں کوتا ہی کریں اور پھر یہ کہ جب عالم کسی پری میں دعوت تبلیغ شروع کی تو تہنا تھے، اس دوران میں جنگیں بھی کیں، کبھی مشرکین سے کبھی کفار سے تو بھی نہیں ڈرے، بڑے بڑے خطرات کو خاطر میں نہیں لائے، پھر وہ کی بارشیں ہوئیں، نہیں گھبرائے، دوست و احباب کو اذیتوں کا نشانہ بنتے دیکھا، پریشان نہیں ہوئے، اب جبکہ عمر کا بھی آخری حصہ ہے اور جان شاروں کی بھی کمی نہیں، پھر کیونکہ ڈریں، کیونکہ گھبرائیں، کیوں خوف و ہراس کو خاطر میں لا کیں لیکن آخر کوئی ایسا خوف تو امن گیر ہے جس کے لیے خدا ضمانت دے رہا ہے کہ ”وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ“ خدا آپؐ کو لوگوں کے شر سے محفوظ رکھے گا، لہذا جس خطرے کا آیت میں ذکر ہے وہ کوئی اور خطرہ ہے۔

اس لئے کہ اس آیت میں ایک ایسے پیغام کا پہنچانا ضروری ہے جو اہمیت کے لحاظ سے تمام عرصہ نبوت و رسالت کے برابر ہے، اگر اسے انجام نہ دیا گیا تو ساری رسالت بے کار ہوتی ہے، اس پیغام میں الٰہی تربیت کا راز مضمرا ہے، اس پیغام کاضمون ایک بنیادی اور اساسی مسئلہ ہے، ورنہ آج تک نہ ایسی تہذیب نظر آتی ہے اور نہ

جا سکتا ہے، علاوہ ازیں علامہ امینی اپنی اسی شہرہ آفاق کتاب الغدیر کی جلد اول میں ایک سو دس اصحاب رسول سے یہ روایت ثابت کرتے ہیں اور انہی کی تحقیق کے مطابق بہت سے اصحاب رسول سے یہ روایت کی ہے کہ یہ آیت غدریم کے موقع پر حضرت علی علیہ السلام کے بارے میں نازل ہوئی ہے، جن میں سے بعض اصحاب کے اسماء گرامی آپؐ کی خدمت میں عرض کرتا ہوں: زید بن ارقم، ابوسعید خدری عبد اللہ بن مسعود، عبد اللہ بن عباس، جابر بن عبد اللہ الانصاری، ابوہریرہ اور براء بن عازب، جبکہ مفسرین شیعہ کا اس پر اتفاق ہے کہ یہ آیت مقام غدریم پر حضرت علی علیہ السلام کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔

ہم اپنے ناظرین کو اس بارے میں کتاب ”الغدیر“ کے مطالعہ کی دعوت دیتے ہیں۔

اس آیت میں غور کرنے سے بہت سے نکات ہمارے سامنے آتے ہیں،

مشائیں

۱۔ آیت مجیدہ کا انداز اور طرز خطاب اس سے پہلے کو بعد کی آیات سے جدا کر رہا ہے، آپؐ کو پورے قرآن میں کہیں نہیں ملے گا کہ حضور رسالت مآب ملٹی چیلڈنگ کو سخت لمحے میں تهدید کی گئی ہو سوائے اس آیت کے کہ ”اگر آپؐ نے یہ کام نہ کیا تو آپؐ کی ۲۳ سالہ رسالت کی ساری کارکردگی ختم ہو جائے گی، تو اب ہمیں غور کرنا چاہئے کہ وہ کونسا ایسا کام ہے کہ جس کی بجا آوری پر سرکاری رسالت کا دار و مدار ہے؟

۲۔ سورہ مائدہ حضور کی زندگی کے آخری ایام میں نازل ہوئی، جبکہ مکہ، خیبر اور خندق سب فتح ہو چکے تھے، اس کے بعد تبلیغ رسالت میں کوئی خطرہ باقی نہیں رہ گیا تھا۔

۳۔ آیت میں ”یا ایها النبی“ کی بجائے ”یا ایها الرسول“ کے

## ایمان محسّم امام معظم

۱۳۰

تو پھر اللہ تعالیٰ اس آیت میں یہ کیوں فرم رہا ہے: ”إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكُفَّارِينَ“ تو اس کا جواب یہ ہے کہ کفر سے مراد اسی آیت کے اندر بیان ہونے والے پیغام اور مندرجات کا انکار ہے، جو ولایت کی صورت میں ہے۔

ناظرین آیت اور واقعہ میں غور کرنے سے کچھ اور نکات سامنے آتے ہیں:

- ۱۔ بعض بنیادی احکام ایسے ہوتے ہیں جن کی تبلیغ پر پوری رسالت موقوف ہے۔

۲۔ حضور اکرم ﷺ جب مطمئن ہو گئے کہ آپ کی آواز چہار اطراف میں پہنچ رہی ہے تو اپنے اہم ترین پیغام کو اس وقت بیان فرمایا اور اطمینان کا یہ حصول حضور کے حفظ مانقدم کے طور پر تھا، کیونکہ آپ کی رحلت کے بعد جب آپ کی دختر حضرت فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا، حضرت علی علیہ السلام کے حق کے حصول کے لیے مہاجرین و انصار کے دروازے پر دستک دے کر ان سے سوال کرتی تھیں کہ: آیا تم اس وقت موجود نہیں تھے اور میرے بابا کی زبانی نہیں سنتا تھا کہ غدر خم میں انہوں نے کیا کہا تھا؟ آیا انہوں نے علی کو امت کا رہبر اور پیشوام قمر نہیں فرمایا تھا؟ تو وہ جواب میں کہتے کہ ہم ان سے دور بیٹھے ہوئے تھے اور حضور کی آواز کو نہیں سن سکئے تھے، اللہ اکبر کس قدر حق پوشی، کس قدر خوف و ہراس، کس قدر بے وفائی، کس قدر دختر رسول کے ساتھ جھوٹ۔ الامان والحفظ

۳۔ لوگ تو دو گواہوں کے ذریعے اپنا حق حاصل کر لیتے ہیں، مگر افسوس کہ علیٰ، ایک لاکھ گواہوں کے باوجود اپنا حق حاصل نہ کر سکے، پناہ بخدا دنیا کے ساتھ محبت اور حسد و کینے سے!!

## واقعہ غدری کی تکمیلی آیت

## ایمان محسّم امام معظم

۱۳۹

ہی تسلی کی یقین دہانی، اس پیغام کا تعلق نہ توحید و نبوت سے ہے اور نہ ہی معاد یعنی قیامت سے، کیونکہ تینوں اصول مکہ معظمه ہی میں آغازِبعثت کے ساتھ ہی بیان ہوتے رہے، اب آپ کی آخری عمر میں ان کے بارے میں آپ کو اسی قدر زیادہ تاکید کی ضرورت نہیں، اور اس کا تعلق فروعِ دین یعنی نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، خس، جہاد وغیرہ سے بھی نہیں کیونکہ یہ سب آپ کی نبوی زندگی کے ۲۳ سالوں میں بیان ہوتے رہے، اور لوگ ان پر عمل کرتے چلے آتے رہے ہیں، اس میں خوف و ہراس کی کوئی ایسی بات نہیں ہے۔

تو پھر وہ کون سی ایسی بات ہے جس کے بارے میں خداوند عالم اپنے محبوب رسول کو اس کے خوف سے محفوظ رکھنے کی بات کر رہا ہے؟ تو اگر ہم آیت کے اس حصے پر غور کرتے ہیں: ”مَا أُنْوَلِ إِلَيْكَ“ تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ حکم پہلے رسول پر نازل ہو چکا تھا، شاید آپ ﷺ اس کی تبلیغ کے لیے مناسب موقع کی تلاش میں تھے، اس لئے کہ حضور کو کفار و مشرکین سے کوئی خطرہ نہیں تھا اگر خطرہ تھا تو صرف اہل اسلام سے، کیونکہ ان کی طرف سے اس الزامِ تراشی کا خطرہ تھا کہ رسول کتبہ پرستی کرتے ہیں، اس لئے کہ معاشرے میں اگرچہ مخلص مونین کی کمی نہیں تھی لیکن اسی مسلم معاشرے میں منافقین بھی تھے، ضعیف الایمان لوگ بھی اور ایسے لوگ بھی تھے جو بقول قرآن ”فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ“ ان کے دلوں میں بیماری ہے، کچھ لوگ رسول اللہ کو دنیاوی بادشاہوں پر قیاس کرتے تھے اور قانون سازی میں خود رسول اللہ عملِ دخل کو بعید قیاس نہیں سمجھتے تھے، اسی لئے رسول اسلام کو اللہ تعالیٰ تسلی دے رہا ہے کہ گھبرا نے کی کوئی ضرورت نہیں، ”وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ“ اللہ آپ کو لوگوں کے شر سے محفوظ رکھے گا۔

یہاں پر ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر حضور کو کفار و مشرکین سے خطرہ نہیں تھا

ہے، آیت میں ”الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ .....“ یعنی آج کے دن کافروں کا تمہارے دین سے مايوں ہو گئے، اس میں چند ایک مسائل قابل بحث ہیں: ”الْيَوْمَ“ سے مراد اس کے ظاہری اور لغوی معنی ہیں۔ یعنی ایک خاص دن۔ اس لئے کہ یہاں قریئہ یہی تاریخ ہے کہ خاص کر آج۔ غدریخم۔ کادن مراد ہے، اور ”الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ .....“ آج میں نے تمہارے دین کو کامل کر دیا، یعنی دین کی تکمیل، اعلان امامت سے ہوئی اور آج یہ دین پا یہ تکمیل کو پہنچ گیا۔

حقیقت امریہ ہے کہ کفار نے دین اسلام کی دعوت کو پھیلنے سے روکنے کے لیے ہر حرba باستعمال کیا لیکن ہمیشہ نہ کامنہ دیکھنا پڑا، ان کی آخری امید یہ تھی کہ دین اس کے بانی کے جانے کے ساتھ ختم ہو جائے گا اور یہ دعوت اس کے داعی کی موت سے مٹ جائے گی، کیونکہ اس کی کوئی نزینہ اولاد نہیں ہے اور بہت سے سلاطین اور شان و شوکت والے بادشاہوں کے موت کے منہ میں جانے کے بعد ان کے نام و نشان تک مٹ گئے اور قبر میں جاتے ہی ان کی حکومتیں زوال پذیر ہو گئیں۔

۳۔ جب رسول اللہ ﷺ نے حکم خدا سے اپنے بعد اس دین کے محافظ کا تعارف کرایا تو اس دین کے لیے بقا کی ضمانت فراہم ہو گئی اور بقول صاحب المیزان ”یہ دین مرحلہ وجود سے مرحلہ بقا میں داخل ہو گیا“ یہاں سے کافر مايوں ہو گئے کہ رسالت ایک فرد پر مخصوص رہی، اب یہ دعوت ایک شخص کے مرنے سے نہیں مرتی، چنانچہ تمام امامیہ کے متفقہ موقف اور غیر امامیہ کے بہت سے باشدور اور صاحبان داش و بیش افراد کی تصریحات کے مطابق کفار کی مايوں اور دین کی تکمیل واقع غدریخم سے مربوط ہے۔

۴۔ ”وَ أَتَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي“ اس امت کو ولایت کی نعمت سے نوازا تو نعمتوں کی تکمیل ہو گئی، کیونکہ اس پوری کائنات میں سب سے بڑی نعمت،

ناظرین محترم! جس طرح اس سے پہلے بتایا جا چکا ہے کہ ایمان محسمنامہ، حضرت علی علیہ السلام کی سیرت طیبہ کے مختلف پہلو ہیں ان میں سے ایک عملی پہلو بھی ہے اور اس کے ایک حصے یعنی واقع غدریخم پر اس سے پہلے گفتگو کر چکے ہیں اور اس پر اس کا ایک انتہائی اہم پہلو یعنی خدا کی طرف سے تکمیل دین تحصیل نعمت، اسلام کی پسندیدگی اور رسالت کی قبولیت کی سنت کا ذکر ضروری معلوم ہوتا ہے، اور وہ ہے سورہ مائدہ کی آیت 3

”الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَ اخْشُوْنَ . الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَتَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَ رَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا“

آج کافر لوگ تمہارے دین سے مايوں ہو چکے ہیں، پس تم ان (کافروں) سے نہیں مجھ سے ڈرو، آج میں نے تمہارے لئے تمہارے دین کو کامل کر دیا، اپنی نعمت تم پر پوری کر دی اور تمہارے لیے اسلام کو بطور دین پسند کر لیا۔

چنانچہ امامیہ کا اس پر اتفاق ہے کہ ”الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَتَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَ رَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا“ غدریخم کے موقع پر رسول اللہ کی طرف سے حضرت علی علیہ السلام کی ولایت کے اعلان کے بعد نازل ہوئی، جبکہ امامیہ کے ساتھ مکتب خلفاء کے ائمہ حدیث کی ایک قابل توجہ جماعت نے بھی اپنی تصنیفات میں متعدد اصحاب رسول سے روایت نقل کی ہے کہ یہ آیت مقام غدری میں ولایت علیؑ کے اعلان کے بعد نازل ہوئی۔

مکتب خلفاء کے بعض مصادر میں ابن عباس، حضرت عمر، حضرت علی علیہ السلام سمرہ اور معاویہ سے منقول ہے کہ یہ آیت جتہ الوداع کے موقعہ پر نازل ہوئی

دین کے تعارف کا دن، اسلام کی سر بلندی کا دن، کفار کی مایوسی کا دن، دین کے کمال کا دن، نعمت کی تکمیل اور دین اسلام کی پسندیدگی کا دن۔

آیت میں غور کرنے سے چند نکات سامنے آتے ہیں:

- ۱۔ دین کا قیام اور پائیداری کا دار و مدار اس کے صحیح رہبر پر ہے، اس کے ہوتے ہوئے تمام کفار جتنا وہ مایوس ہوتے ہیں، کسی اور چیز سے مایوس نہیں ہوتے۔
- ۲۔ مسلم امہ کا قائد اور رہبر اگر غدری والا ہو تو پھر مسلمانوں کو کسی قسم کا خوف نہیں ہونا چاہئے کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ”فَلَا تَخْشُوهُمْ“

۳۔ کفار کی امیدوں اور آرزوؤں کا سب سے زیادہ دار و مدار مسلمانوں کے قائد و رہبر کی موت پر تھا، لیکن علی بن ابی طالب علیہ السلام کے رہبر اور قائد منصوب ہو جانے کے بعد کفار کی تمام آرزوئیں خاک میں مل گئیں اور وہ مایوسی کا شکار ہو گئے۔

۴۔ اگر ہمیں یہ رونی دشمن سے کوئی خطرہ نہ بھی ہو پھر بھی اندر ورنی دشمن اور گناہوں کے اسباب سے مطمئن نہیں ہو جانا چاہئے اور خوفِ خدا کے ساتھ اس کا مقابلہ کرنا چاہئے۔

۵۔ اگر رہبر نہ ہو، دین کامل نہیں ہو سکتا اور رہبر کے بغیر مذہب خدا کے لیے پسندیدہ نہیں ہو سکتا۔

۶۔ اگر کسی دن میں فقط دین کامل ہو جائے، یا فقط نعمتِ کامل ہو جائے یا حق تعالیٰ راضی ہو جائے یا کفار کو مایوسی حاصل ہو جائے وہ دن ”یوم اللہ“ بننے کے لئے کافی ہے، چہ جائیکہ یہ تمام خصوصیات ”غدرِ خم“ جیسے دن کو حاصل ہوں، اسی لئے تو اہل کتاب کہتے ہیں کہ: اگر اس جیسا دن ہماری کتابوں میں ہو تو ہم اس دن کو ”عید“ قرار دیں اور روایات اہل بیت اطہار علیہم السلام

تو حیدر ہے اور تو حیدر کا پر چار بنوت سے ہوا اور اسے تحفظ ”امامت“ سے ملا۔

۵۔ ”فَلَا تَخْشُوهُمْ وَأَخْشُونَ“ اب تم کفار سے نہیں مجھ سے ڈرتے رہو، اس لہجے سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ اب بیرونی خطرات مٹل گئے ہیں، البتہ اس دین کو داخلی خطرات ہنوز لاحق ہیں۔ داخلی خطرات سے بچنے کے لئے خوفِ خدا درکار ہے، بالفاظ دیگر خوفِ خدا نہ رکھنے والوں کی طرف سے اس دین کو خطرہ لاحق ہے، یعنی اس دین کو اب کفار کی طرف سے کوئی خطرہ باقی نہ رہا، البتہ خود مسلمانوں کی طرف سے خطرہ باقی ہے۔

جبیسا کہ ہم پہلے بتاچکے ہیں کہ شیعہ و سنی روایات کے مطابق آیت کا یہ حصہ: ”الیوم“ سے لے کر ”اسلام دینا“ تک مقام غدری میں علی بن ابی طالب علیہ السلام کے منصبِ امامت و خلافت پر فائز ہونے کے بعد نازل ہوا ہے، نقی دلائل کے ساتھ عقلی تجزیہ و تحلیل بھی یہی رہنمائی کرتا ہے کیونکہ اس ”الیوم“ آج کے دن کی چار خصوصیات بیان ہوئی ہیں، اس دن میں:

۱۔ کفار کی مایوسی ۲۔ دین کا مکالم ۳۔ لوگوں پر نعمتِ الہی کی تکمیل اور ۴۔ دین اسلام کے لیے خدا کی پسندیدگی کا اظہار۔

اگر ہم غور کریں تو معلوم ہو گا کہ تاریخ اسلام میں بہت سے ایام ایسے ہیں جن کا نہایت ہی احترام سے کیا جاتا ہے، مثلاً بعثت کا دن، حضرت زہراؓ کی ولادت کا دن، بھرتوں کا دن، ۱۳ ربیع کا دن، ۱۵ اشعبان کی رات اور دن وغیرہ کہ اپنی تمام خوبیوں اور فضیلوں کے باوجود اس دن کے برابر پھر بھی نہیں ہو سکتے، کیونکہ یومِ غدری، کو حاصل مذکورہ چار خصوصیات میں سے کوئی ایک بھی خصوصیت ان میں نہیں پائی جاتی، روزِ غدری خم یعنی علی بن ابی طالب علیہ السلام کی بحیثیت خلیفۃ الرسول اور مولاۓ کائنات کی ولایت کے اعلان کا دن، اسلامی امہ کی قیادت کے اعلان کا دن، محافظ

”وَلَا يَتَسْعَى لِآبَائِي أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ نَسِيْنِي، وَلَا يَتَسْعَى لَهُمْ  
تَنْفُعِنِي مِنْ غَيْرِ نَسِبٍ وَنَسِيْنِي لَا يَنْفَعُنِي بِغَيْرِ وِلَائِهِ“  
اپنے آبا و اجداد سے میری محبت ان کی نسبی رشتہ داری سے زیادہ  
عزیز ہے چونکہ ان کی محبت، اگر نسب نہ بھی ہو تو بھی میرے  
لئے فائدہ مند ہے لیکن اگر محبت نہ ہو تو صرف نسب کا فائدہ نہیں  
ہو سکتا۔

### پنجمبر کا سفر آختر

جب حضور سرورِ کائنات حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کا وقت وفات قریب آگیا تو آپ نے اس سے ایک دن پہلے حضرت علیؑ کو اپنے پاس بلا کر فرمایا: یا علیؑ! اب میرا وقت آخر قریب ہے، میری رحلت کے بعد آپؑ ہی نے مجھے غسل و کفن دینا اور بعد میں اتنا رہا ہے، میں نے جن لوگوں سے وعدے کر رکھے ہیں انہیں پورا کرنا، لشکر اسامہ کی تیاری کے سلسلہ میں فلاں یہودی کا مجھ پر قرضہ ہے اسے ادا کر دینا، پھر اپنے دست مبارک سے انگوٹھی اتار کر آپؑ کو دی اور فرمایا اسے بہن لیجھے اور اپنی توار، خود، زرہ، پیکا اور دوسرا ہتھیار آپؑ کو عنایت فرمائے اور آج کا دن یوں گزر گیا۔

دوسرے دن بروز دوشنبہ یعنی سوموار ۲۸ صفر ۱۴۰۰ کو حضور انورؑ کی حالت غیر ہوئی، کاشانہ نبوت پر موت کے بادل منڈلانے لگے، نزع کی سی حالت طاری ہو گئی اور وہ لمحہ قریب تھا کہ نفس کی آمد و شد بند ہو جائے، نبضیں اپنا کام کرنا چھوڑ دیں اور روح طیب اپنے مرکز ملکوتِ علیؑ کو پرواہ کر جائے کہ غشی سے آنکھیں کھولیں، حضرت علیؑ کسی کام سے ادھر ادھر گئے ہوئے تھے، نظر نہ آئے تو فرمایا: ”ادعو الی حبیبی“ میرے حبیب کو بلا وہ کتاب ”الریاض النصرۃ“ جلد ۲ ص ۲۳۸ میں ہے کہ پہلے تو کئی

میں بھی غدریکو اسلام کی عظیم ترین عید قرار دیا گیا ہے۔

۷۔ کفار، کامل دین سے ڈرتے ہیں اور مسلمانوں سے ماہیں ہوتے ہیں، ناکہ اس دین سے جس کا قائد و رہبر ان کا ہمتو، جس کا جہاد متروک، جس کے ذرائع آمدنی استعمار کے ہاتھ میں اور جس کے عوام انتشار کا شکار ہوں۔

۸۔ کفار کو عید غدری جیسے رہبر کے بغیر بڑی توقعات تھیں اور رہبر غدری کے منصب ہو جانے کے بعد ماہیں ہو چکے ہیں، معلوم ہوا کہ تمام کفار ایک طرف اور علیہ السلام ایک طرف۔

۹۔ دین تو کامل ہو گیا لیکن لوگوں کے کامل ہونے کی ضرورت ہے۔

۱۰۔ امامت کے لیے حضرت علیہ السلام کا منصب ہونا اللہ کی طرف سے نعمتوں کی تکمیل ہے اور ان کی ولایت کو چھوڑ دینا کفران نعمت ہے اور نعمتوں کے کفران کا نتیجہ بہت خطرناک ہوتا ہے، الفضائل ص ۱۲۵، بخار الانوار ج ۳۹ ص ۲۹۹ میں ہے:

حضرت امام صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

”وَلَا يَتَسْعَى لِعَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَحَبُّ إِلَيَّ  
مِنْ وَلَادَتِيْ مِنْهُ، لَأَنَّ وَلَا يَتَسْعَى لِعَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ فَرَضٌ وَ وَلَادَتِيْ مِنْهُ فَضْلٌ“

علی بن ابی طالب علیہ کی ولایت مجھے ان کی نسبی رشتہ داری سے عزیز ہے، اس لئے کہ علی سے میری ولایت اور محبت فرض ہے اور نسبی رشتہ داری ایک فضیلت ہے۔

مشکوٰۃ الانوار ص ۳۳۲ میں ہے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

کی امامت کے لیے کہیں اور کون ہی جگہ دفن کے لیے تجویز کریں، کچھ لوگوں کی رائے تھی کہ حنفی مسجد میں دفن کئے جائیں اور کچھ لوگوں کی رائے تھی کہ جنت البقع میں دفن ہوں، حضرت علیؓ کو معلوم ہوا تو آپ نے حجرے سے باہر نکل کر فرمایا: ”پغمبر اکرم زندگی میں بھی ہمارے امام و پیشواؤ تھے اور رحلت کے بعد بھی ہمارے امام و پیشواؤ ہیں، لہذا ایک آدمی اندر جائے اور فرادی نماز پڑھ کر باہر نکل آئے، رہا حضور کے دفن کا سوال، تو وہ اسی مقام پر دفن کیے جائیں گے جہاں انہوں نے رحلت فرمائی ہے“ چنانچہ بنوہاشم نے سب سے پہلے، پھر مہاجرین اور انصار نے نماز ادا کی۔ البتہ ایک گروہ جو تشكیل حکومت کی فکر میں تھا، تجھیں و تکفین میں شرکت اور نماز جنازہ کی سعادت سے محروم رہا۔ نماز جنازہ کے بعد اسی حجرے میں جہاں آپ نے انتقال فرمایا تھا زید بن سہل سے قبر کھدوائی گئی۔

حجرے کے اندر دفن کرنے والے حضرت علیؓ، عباس بن عبدالمطلب، فضل بن عباس اور اسامہ بن زید تھے، جب دفن کا وقت آیا تو انصار نے باہر پکار کر کہا: یا علیؓ! ہمارا ایک آدمی بھی اس میں شریک کر لیجئے تاکہ ہم اس شرف سے محروم نہ رہ جائیں، حضرت علیؓ نے اوس بن خولی کو شریک کر لیا اور انہیں قبر میں اترنے کی اجازت دے دی، حضرت علیؓ نے غش اقدس کو دونوں ہاتھوں پر لے کر قبر میں اتارا، جب بعد میں رکھا تو چہرے پر سے کفن کو اتارا اور غش کو قبلہ روکر کے رخسارِ مبارک کو خاک پر رکھا، اپنے ہاتھوں سے قبر میں مٹی ڈالی اور قبر کو ہموار کر کے اس پر پانی چھڑ کا۔

### وصیت کی تعییں

انسان اپنی زندگی میں جن چیزوں کی تکمیل نہیں کر پاتا یا ان پر عملدرآمد کا موقع ہی مرنے کے بعد آتا ہے، تو وہ انہیں بطور وصیت کسی ایسے شخص کے متعلق کر جاتا

دوسرے لوگوں کو بلا یا گیا مگر حضورؐ نے ان سے منہ پھیر لیا اور فرمایا: میرے حبیب کو بلاو! اب حضرت علیؓ کو بلا یا گیا۔ حضورؐ نے ان کو دیکھا تو اپنی چادر میں لے لیا جو وہ اوڑھے ہوئے تھے اور پہلو میں لیے رہے تھے اور آپ رحلت فرمائے اور آپ کا ہاتھ حضرت علیؓ کے اوپر تھا۔

نظرین! یہ حادث دنیا کے اسلام کا عظیم تین حادث تھا یوں تو اس سانحے سے ہر شخص متاثر تھا، مگر بنی ہاشم اور افراد خاندان پغم والم کے پہاڑ ٹوٹ پڑے، دختر رسولؐ کا یہ حال تھا کہ گویا ان سے زندگی چھین لی گئی ہے، ان کے بچے نانا کی شفتیں یاد کر کے تڑپ رہے تھے اور علیؓ کی تو دنیا ہی بدلت چکی تھی، رگوں میں خون مخدود ہو کر رہ گیا اور صبر و ضبط کے باوجود آنکھوں سے سیل اشک روایا، آپ نے روتے ہوئے اپنا ہاتھ حضور کے چہرہ اقدس سے مس کیا اور اپنے منہ پر پھیرا، میت کی آنکھوں کو بند کیا اور لغش اطہر پر چادر پھیلا دی اور حسب وصیت رسول عَنْسُل و کفن کی طرف متوجہ ہو گئے، چنانچہ ابن سعد اپنی کتاب طبقات جلد ص ۲۶۳ میں تحریر فرماتے ہیں کہ:

”تُوْفِقَ رَسُولُ اللَّهِ وَ رَأْسُهُ فِي حِجْرٍ عَلَيٍّ وَ غَسَّلَهُ عَلَيٍّ وَ الْفَضْلُ مُحَاضِنُهُ وَ أَسَامَةُ يُنَاوِلُ الْفَضْلَ الْمَاءَ“

یعنی جب رسول اللہ نے انتقال فرمایا تو آپؐ کا سر اقدس حضرت علیؓ کی گود میں تھا اور علیؓ نے آپؐ کو غسل دیا، فضل بن عباس حضور کو سنبھالے ہوئے تھے اور اسامہ انہیں پانی دیتے جا رہے تھے۔

جب امیر المؤمنین عَنْسُل دینے سے فارغ ہو گئے تو کفن پہنایا اور تنہا نماز جنازہ پڑھی، مسجد میں جو لوگ جمع تھے وہ آپؐ میں مشورہ کر رہے تھے کہ کس نماز جنازہ

حج کے موقع پر جہاں ہر سمت کے لوگ سمت کر جمع ہو جاتے ہیں، مسلسل پچاس برس تک یہ اعلان ہوتا رہا کہ کسی کا کوئی مطالبہ باقی نہ رہ جائے، اس سلسلہ میں حضرت علی علیہ السلام نے نہ کسی تحریری دستاویز کی شرط رکھی، نہ کسی گواہ کی ضرورت محسوس کی بلکہ عبد الواحد بن عوان کہتے ہیں کہ جس نے طلب کیا آپ نے بلا حیل و جلت دے دیا خواہ اس نے سچ کہا ہو یا جھوٹ اور یہ تھا ایمانِ محسم کا سرکار رسالت مآب ﷺ کی ذات سے والہانہ محبت کا ثبوت۔

### ۲۔ رحلت پیغمبرؐ سے خلافت ظاہری تک

ناظرین! جیسا کہ ہم ابتداء میں بتا چکے ہیں کہ ایمانِ محسم، امامِ معظم حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی ولادت با سعادت بعثت رسالت مآب ﷺ سے دس سال پہلے ہوئی اور حضور رسالت مآبؐ کی رحلت کے تین سال بعد تک آپ نے اپنی پاکیزہ زندگی کو اطاعتِ رب کی صورت میں بسر کیا اور آپؐ کی ۶۳ سالہ مجموعی زندگی کو پانچ دورانیوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:-

۱۔ ولادت سے بعثتِ ختمی مرتبت تک

۲۔ بعثت سے ہجرت تک

۳۔ ہجرت سے رحلتِ سرو رکانات تک

۴۔ رحلتِ سرو رانبیاء سے اپنی ظاہری خلافت تک اور

۵۔ خلافتِ ظاہری سے شہادت کے عظیم مرتبہ پر فائز ہونے تک۔

جبکہ اس سے پہلے ایمانِ محسم کی زندگی کے پہلے تین دورانیوں پر تفصیل کے ساتھ روشنی ڈال چکے ہیں اس وقت ہم چوتھے دورانے لیعنی ”رحلتِ سرو رانبیاء سے اپنی ظاہری خلافت تک“ تفصیل کے ساتھ گفتگو کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں

ہے، جس پر اسے مکمل طور پر اعتماد و یقین ہوتا ہے کہ وہ اس کی وصیت سے انحراف نہیں کرے گا، خواہ اسے کتنی ہی دشواریوں کا سامنا کرنا پڑے۔ ایک فرض شناس انسان کی فرض شناسی کا تقاضا بھی یہی ہے کہ وصیت کی ذمہ داری قبول کرنے کے بعد ہر حال میں اس کی پابندی کرے۔ پیغمبر اکرمؐ نے اسی اعتماد کی بنیاد پر علی علیہ السلام کو اپنا وصی مقرر کیا تھا کہ ان پر جو ذمہ داریاں عائد کی جائیں گی وہ انہیں فریضہ سمجھ کر پورا کریں گے، چنانچہ حضرت علیؐ نے ایک فرض شناس کی طرح وصیت کے ہر پہلو کو پیش نظر رکھا اور ایک ایک ہدایت پر عمل کیا، تجھیز و تکفین کے سلسلہ میں خود نسل دیا، خود کفن پہنایا، خود قبر میں اترے اور گرد و پیش کے بدے ہوئے حالات سے آنکھیں بند کر کے ہمہ تن ادھر ہی متوجہ رہے، ان عمومی فرائض کے علاوہ حضورؐ کے وعدوں کے ایفا کا ذمہ اور ادائے حقوق و ادائے قرض کا بار بھی آپؐ پر تھا، جیسا کہ حدیث پیغمبرؐ میں ہے: ”علیؐ ینجز عداتی و یقضی دینی“ علیؐ میرے کیے ہوئے وعدوں کو پورا کریں گے اور میرا قرضہ ادا کریں گے اور آپؐ کے وصی لیعنی علی بن ابی طالبؐ بھی ان ذمہ داریوں سے اس طرح عہدہ برآ ہوئے کہ اس سے زیادہ کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا، چنانچہ طبقات ابن سعد جلد ۲ ص ۳۱۹ میں ہے: عبد الواحد بن عوان کہتے ہیں کہ: ”جب پیغمبرؐ اکرمؐ کی رحلت ہوئی تو حضرت علیؐ نے ایک اعلان کرنے والے کو حکم دیا کہ وہ اعلان کرے کہ جس کسی سے رسول اللہ نے کوئی وعدہ کیا ہو یا جس کسی کا قرضہ ان کے ذمہ ہو وہ میرے پاس آئے اور ہر سال زمانہ حج میں کسی اعلان کرنے والے کو بھیجن جو قربانی کے دن عقبہ کے پاس اعلان کرتا اور آپؐ کی زندگی تک ایسا ہوتا رہا۔ آپؐ کے بعد حضرت امام حسن بن علیؐ زندگی بھراں پر کاربند رہے اور ان کے بعد حسین بن علیؐ کی طرف سے اعلان ہوتا رہا اور پھر یہ سلسلہ بند ہو گیا“، اس سے بڑھ کر احساس فرض اور ادائے فرض کی اور کیا مثال ہو سکتی ہے کہ

جانثاروں کا نیم مخفی کاروائیوں کا عملی سلسلہ شروع ہو گیا اور کسی مناسب پر موقع پر خاندانِ رسانست کی طرف حکومت اور اقتدار کو وہ اپس پلانے کے ہدف کو پیش نظر رکھ کر اس سلسلے کو شروع کر دیا گیا اور اگر ظاہری طور پر دیکھا جائے تو اس کا حصول ناممکن بھی نہیں تھا اور امیر شام کی زندگی کے خاتمے پر اس کی امید تھی۔

۳۔ چوتھا اور آخری مرحلہ: مذکورہ روشن کو جاری رکھنے کا مرحلہ ہے جو دو صدیوں کے طویل عرصے پر محیط ہے، جس میں کبھی یہ کوشش ہوتی تھی تو کبھی کامیاب ہو جاتی تو کبھی ناکام ہوتی، اس کوشش کی خوبی یہ ہے کہ یہ خلوص اور فدا کاری کے جذبوں سے سرشار تھی جو نظریاتی سلسلے میں جاری رہی اور حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کے خالص دین کی حفاظت میں کامیاب و کامران رہی۔

### حضرت<sup>ؐ</sup> کی رحلت اور مسئلہ خلافت:

قرآن مجسم، رسول معظم ہادی اعظم حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کی رحلت کے بعد صرف اور صرف ایمان مجسم، امام معظم مولائے کائنات علی بن ابی طالب علیہ السلام کی ذات تھی جو اسلام اور اسلامی معاشرہ کو اس کے اصلی خطوط پر چلانے کی صلاحیت رکھتی تھی، اس لیے کہ حضور پیغمبر ختمی مرتبت<sup>ؐ</sup> کے بعد فضیلت، تقویٰ، فقہی و عدالتی اور راہ خدا میں جہاد و کوشش اور دوسری صفاتِ عالیہ میں کوئی بھی علی بن ابی طالب علیہ السلام کے پائے کی شخصیت نہیں تھی۔

انہی صلاحیتوں کی بنا پر حضور سرورِ کائنات علیہ السلام نے آپؐ کو اپنے خلق کے حکم سے کئی مرتبہ مسلمانوں کے آئندہ حاکم، رہبر، امام، پیشواؤ اور خلیفہ کے عنوان سے متعارف کرایا، جن میں تعارف کا سب سے اہم موقعہ ”نذری“ کا ہے، اسی لیے حق پرست، حق پسند اور حق میں افراد کو یہی توقع تھی کہ حضرت پیغمبر ختمی مرتبت کی المناک

اور قبل اس کے کہ اس موضوع کے بارے میں کچھ عرض کریں بطور مقدمہ اس بات کی یاد آوری اپنے ناظرین کے لیے ضروری سمجھتے ہیں کہ امامت کے جلیل القدر سلسلہ نے پیغمبرؐ کی ۲۸ صفر ۱۱ ہجری سے لے کر شہادت امام حسن عسکری علیہ السلام ۸ ربیع الاول ۲۶۰ ہجری تک تقریباً چار مراحل میں سفر طے کیا ہے اور ہر مرحلہ میں اپنے وقت کے امام نے برسر اقتدار حکمران سے خصوصی حکمت عملی اختیار کر کے اسلام کے بنیان و مقدس دین کی حفاظت فرمائی ہے۔

۱۔ پہلا مرحلہ: جس کا تعلق ایمان مجسم جناب امیر المؤمنین علیہ السلام کے ساتھ تعلق رکھتا ہے آپ نے صبراً اور ”بادوستانِ محبت با دشمنانِ مدار“ کے اصول کے ساتھ صاحبان اقتدار کی ہر سختی اور پابندی کو صبر و تحمل کے ساتھ برداشت کیا اور صبر و استقلال کا یہ عرصہ حضرت رسالت مبارکہؐ کی ۱۱ ہجری میں ہجرت سے لے کر سرکار کی ظاہری خلافت ۳۵ ہجری تک پچاس برس پر مشتمل ہے۔

۲۔ دوسرا مرحلہ، امام وقت کا برسر اقتدار ہونے کا مرحلہ ہے اور یہ مرحلہ صرف چار سال نو ماہ پر مشتمل ہے جو امیر المؤمنین علیؐ اور آپؐ کے فرزند امام حسن مجتبی علیہما السلام کے عرصہ خلافت کا دورانیہ ہے، جو ہر قسم کی مشکلات اور دشمن کی ہر طرح کی ریشہ دو ایسوں اور انواع و اقسام کی سازشوں کے باوجود ”اسلامی حکومت“ کے روشن ترین سالوں میں شمار ہوتا ہے۔

۳۔ تیسرا مرحلہ: اسلامی حکمت کی تشكیل کے مختصر عرصے پر مشتمل ایک تعمیری کوشش سے عبارت ہے جو تقریباً میں سال پر محیط ہے، یعنی ۳۱ ہجری میں حضرت امام حسن علیہ السلام کے امیر شام کے ساتھ صلح کے عرصہ سے لے کر ۴۱ ہجری کے کربلا کے خونین معز کے تک کا دورانیہ ہے۔

چنانچہ حضرت امام حسن علیہ السلام کی صلح کے بعد، آپؐ کے پیر و کاروں اور

زندگی کا اصل مقصد نہیں ہوتے بلکہ ہدف اور مقصد کو پایہ تکمیل تک پہنچانا ہوتا ہے، لہذا اگر کسی دن امام اور رہبرا یسے دور ہے پر آکھڑا ہوا اور اسے عہدے اور تکمیل مقصد میں سے کسی ایک کو انتخاب کرنا پڑے تو وہ عہدے کو ٹھکرا کر تکمیل مقصد کا انتخاب کرے گا اور یہی چیز اس کی شخصیت کا آئینہ دار ہوتی ہے، اور ایمان مجسم علی بن ابی طالب علیہ السلام کو ایسی ہی صورتحال کا سامنا کرنا پڑا اور آپ نے اسی دوسرے راستے کو اختیار کیا، کونکہ انہوں نے اسلامی امہ کے حالات کا اچھی طرح سے جائزہ لیا اور اپنی باریک بین نگاہوں اور الہی سیاسی بصیرت کے ساتھ خوب غور و فکر سے کام لیا تو اس نتیجہ پر پہنچ کر اگر مقام و منصب اور عہدہ کے حصول پر اصرار کرتے ہیں تو ایسی صورت حال پیدا ہو جاتی ہے کہ حضور سرورِ کائنات علیہ السلام کی ۲۲ سالہ خدمات اور آپؐ کے مقدس ہدف کے حصول میں شخبر اسلام کی آبیاری کے لیے جو پاکیزہ خون بھائے گئے ہیں وہ سب رائیگاں جائیں گے لہذا آپؐ نے قیام پر قعود کو ترجیح دی اور تواریخ ایام میں بند کر دی۔ ایمان مجسم کا نجح البالاغم میں ”شقشیہ“ نام کا خطبہ ہے جس میں آپؐ فرماتے ہیں:

”.....میں نے خلافت کی ردا کو چھوڑ دیا اور اپنا دامن اس سے چھڑایا، یعنی پچھے ہٹ گیا، جبکہ میں اس سوچ میں پڑ گیا تھا کہ آیا (کسی معاون و مددگار کے بغیر) اکیلا تلوار لے کر کھڑا ہو جاؤں (اور اپنا اور عوام کا حق ان سے چھین لوں) یا اس گھنٹن اور تاریکی کے ماحول میں جو میرے لیے پیدا کر دیا گیا ہے صبر کے ساتھ بیٹھ جاؤ؟ وہ ایسا ماحول تھا جس نے جوانوں کو بوڑھا کر دیا تھا اور مومن افراد کو مرتبے دم تک رنج و غم میں بیتلہ کر دیا تھا، (آخر کار) میں نے دیکھا کہ صبر و برداشتی ہی قرین عقل

رحلت کے فوراً بعد امام علی علیہ السلام ہی زمام امور کو اپنے مبارک ہاتھوں میں لے لیں گے اور اسلامی امہ کی امامت، قیادت، رہنمائی اور پیشوائی کا سلسلہ صرف ٹوٹنے نہیں پائے گا بلکہ حسب سابق جاری اور ساری رہے گا۔

لیکن افسوس کہ ایسا نہ ہو سکا اور سرورِ کائناتؐ کی رحلت کے بعد خلافت کے راستے کو یکسر تبدیل کر دیا گیا اور رسول خداؐ کے حققت و ارث اور جانشین کو نہ صرف کوئی اہمیت نہیں دی گئی بلکہ اس فہرست ہی سے انہیں نکال دیا گیا۔

### ایمان مجسم زندگی کے دورا ہے پر

ایمان مجسم علی امیر المومنینؐ نے اس بے انصافی اور کجروی کو نہ صرف برداشت ہی نہیں کیا بلکہ اس بارے میں سکوت اور خاموشی کو گناہ بھی سمجھا اور متن و وزنی دلائل اور احتجاجات کا راخ غلیفہ اور اس کے ہواداروں کی طرف کر دیا، لیکن وقت کے گزر نے اور حوادثات کے پے در پے رونما ہونے سے یہ بات واضح ہو گئی کہ آپؐ کے یہ استدلالات اور احتجاجات ان کے لیے چند اس موثر ثابت نہیں ہوئے اور وہ اپنے اقتدار کو مستحکم کرنے اور حکومت کو مضمبوط کرنے پر مصروف ہیں، اب علی علیہ السلام کے سامنے صرف دو ہی راستے تھے یا تو آپؐ حکومت وقت کو غیر قانونی اور ناحق سمجھنے والے خاندانِ رسالت کے جوانوں اور اپنے سچے ہدایات اور تہذیب دل سے چاہنے والوں کی مدد کے ساتھ حکومت کے خلاف اعلانِ جنگ کر دیتے، طاقت کو استعمال میں لاتے ہوئے حکومت اور خلافت پر قبضہ کر لیتے یا پھر موجودہ صورت حال کو برداشت کرتے ہوئے، اپنی امکانی حد تک مسلمانوں کی مشکلات کو حل فرماتے اور اپنے شرعی فریضہ کو انجام دیتے رہتے۔

چونکہ الہی قیادت اور امامت میں اقتدار، حکومت، مقام و منصب کا حصول

کھڑے ہو جاتے اور فریق مخالف سے اپنا حق حاصل کرتے تو یہ چیزان کے لیے کوئی بڑی بات نہیں تھی، مگر اس طرح سے اسلام اور اسلامی امہ کو جو نقصان پہنچتا اس کی قیامت تک تلافی نہ ہو سکتی۔

اب یہاں پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر وہ کون سے خطرات تھے جو نوجیز اسلام اور اسلامی امہ کو درپیش تھے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ دو قسم کے خطرات تھے جن کا اسلام اور اسلامی معاشرے کو سامنا تھا، ایک داخلی اور دوسرے خارجی، چنانچہ:-  
۱۔ اگر امام اپنی قدرت اور طاقت کے بل بوتے پر توار لے کر کھڑے ہو جاتے اور حکومت و خلافت پر قبضہ کرنے کے لیے آگے قدم بڑھاتے تو اپنے ان بہت سے عزیزوں کو اس جگہ کی بھینٹ چڑھادیتے جو دل و جان سے آپ کی امامت و خلافت اور رہبری کے قائل اور معتقد تھے اور ساتھ ہی اس دار و گیر میں حضور پیغمبر خدا کے وہ صحابہ کرام بھی مارے جاتے جو آپ کے خلیفہ اور امام بننے پر راضی نہیں تھے، وہ بھی اس کی بھینٹ چڑھ جاتے یہ ٹھیک ہے کہ یہ لوگ خلافت کے بارے میں امیر المؤمنین علیہ السلام کے مخالف گروہ میں تھے اور اپنی خاص وجوہات کی بنا پر آپ کے مخالف تھے اسی لیے وہ آپ کو سری خلافت پر جلوہ افروز ہوتا نہیں دیکھنا چاہتے تھے، باقی دوسرے امور میں تو وہ آپ سے مخالفت نہیں رکھتے تھے، آپ خود ہی اندازہ کیجئے کہ اگر صحابہ کرام کی یہ تعداد ماری جاتی تو اسلام کی افرادی قوت میں کمزوری پیدا ہو جاتی جو کفر و شرک، بت پرستی، عیسائیت اور یہودیت کے مقابلے میں ایک طاقت شمار ہوتے تھے، جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ مرکز میں مسلمانوں کی قوت اور طاقت میں بڑی حد تک کمی واقع ہو جاتی۔

ایمان محسّم علی بن ابی طالب علیہ السلام جب ناکشین (بیعت توڑنے والوں) کی سرکوبی کے لیے عازم بصرہ تھے تو آپ نے ایک خطبہ ارشاد فرمایا جس میں آپ نے

ہے، لہذا میں نے صبر کواختیار کیا، حالانکہ اس وقت میری کیفیت یہ ہو چکی تھی جس طرح کسی کی آنکھوں میں تنکے اور گلے میں کانٹے ہوں اور میں خاموشی کے ساتھ اپنی میراث کو اپنی آنکھوں سے لٹتا دیکھ رہا تھا،

امام عالی مقام نے اساس اسلام کی حفاظت کے لیے صبر سے جو کام لیا اور ایک دوسرے مقام پر اسی کی طرف اس وقت اشارہ کیا جب دوسری خلافت کے خاتمے کے بعد تیسرے خلیفہ کے انتخاب کے لیے مجلس شوریٰ تشکیل دی گئی اور آپ کو ایک مرتبہ پھر جان بوجہ کراپنے حق سے محروم کر دیا گیا تو آپ نے اس وقت ارکانِ شوریٰ کو مخاطب کر کے کہا: جو نجی البلاغہ کے خطبہ نمبر ۷ میں ہے کہ:  
”لَقَدْ عَلِمْتُمْ أَنِّي أَحَقُ النَّاسِ بِهَا مِنْ غَيْرِيْ، وَوَاللَّهِ لَا سُلَمَّ مَا سَلِمَتْ أُمُورُ الْمُسْلِمِينَ وَلَمْ يَكُنْ فِيهَا جَوْرٌ إِلَّا عَلَىٰ خَاصَّةَ“،

تم لوگ اچھی طرح جانتے ہو کہ میں ہی دوسرے لوگوں سے زیادہ خلافت کا حقدار ہوں، خدا کی قسم جو کام تم نے کیا ہے، میں اس پر اب خاموش ہی رہوں گا اور جب تک اسلامی امہ کے حالات بہتر رہیں گے اور ان میں بگاڑ پیدا نہیں ہوگا اور میرے علاوہ کسی اور پرستم رو انہیں رکھا جائے گا۔ صرف میری ہی ذات ظمم و جور کا نشانہ بنتی رہے گی۔

### داخلی و خارجی خطرات

ہم ابھی بتاچکے ہیں کہ اگر ایمان محسّم، امیر المؤمنین علیہ السلام توار لے کر

تواب الی صورت حال کے پیش نظر جبکہ اسلام کے رجعت پسند دشمن ارتداد کا پرچم بلند کیے اسلامی حکومت کو ڈرا دھمکار ہے تھے، ہرگز مناسب نہیں تھا کہ امام علیہ السلام ایک اور علم ہاتھ میں لے کر کھڑے ہو جاتے اور حکومت وقت کے خلاف اعلان جنگ کر دیتے۔

ایمان محسمنامہ، امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام نے اہل مصر کے نام ایک مکتوب میں فرماتے ہیں:

”.....پھر جب رسول خدا کی وفات ہو گئی تو ان کے بعد مسلمانوں نے خلافت کے بارے میں کھینچاتانی شروع کر دی، اس موقع پر بخدا مجھے یہ کبھی تصور بھی نہیں ہوا تھا اور نہ ہی میرے دل میں یہ خیال گزرا تھا کہ پیغمبرؐ کے بعد عرب، خلافت کا رخ ان کے اہل بیت سے موڑ دیں گے اور نہ یہ کہ ان کے بعد اسے مجھ سے ہٹا دیں گے، مگر ایک دم میرے سامنے یہ منظر آیا کہ لوگ فلاں شخص کے ہاتھ پر بیعت کرنے کے لیے دوڑ پڑے، ان حالات میں میں نے اپنا ہاتھ روک کر کھا، یہاں تک کہ میں نے دیکھا کہ مرد ہونے والے اسلام سے مرد ہو کر محمد مصطفیؐ کے دین کو ٹھاٹا لئے کی دعوت دے رہیں ہیں، اب میں ڈرا کہ کوئی رخنہ یا خرابی دیکھتے ہوئے میں اسلام اور اہل اسلام کی مدد نہ کروں گا تو یہ میرے لیے اس سے بڑھ کر مصیبت ہو گی جتنی یہ مصیبت کہ تمہاری یہ حکومت میرے ہاتھ سے چلی جائے گی، جو تھوڑے دنوں کا اٹا شاہ ہیں اس میں کی ہر چیز زائل ہو جائے گی۔ اس طرح جیسے سراب بے حقیقت ہو جاتا ہے یا جس طرح بدی

اس حساس موضوع کی طرف خصوصی توجہ دلائی اور یہ خطبہ شرح ابن ابی الحدید میں موجود ہے، ارشاد ہوتا ہے:

”جب خداوند عالم نے اپنے پیغمبرؐ کی روح کو قبض فرمایا تو قریش اپنی سرکشی کا مظاہرہ کرتے ہوئے ہم پر سبقت لے گئے حالانکہ ہم ہی اس امت کی امامت اور پیشوائی کے لیے سب سے زیادہ اہلیت رکھتے ہیں، انہوں نے ہم سے ہمارا حق چھین لیا، لیکن میں نے دیکھا کہ اس معاملے میں صبر اور خاموشی سے کام لیا جائے، بہتر ہے اس بات سے کہ مسلمانوں میں تفرقہ ایجاد کر کے ان کا خون بھایا جائے، کیونکہ لوگوں نے ابھی تازہ تازہ اسلام قبول کیا ہے اور دین ایک مشک کی مانند تھا جس میں دودھ بھرا ہوا ہوتا ہے اور اس کے بلوئے جانے کا وقت پہنچ چکا ہوتا ہے لیکن اس سے ذرہ برابرستی اسے خراب کر دیتی ہے اور ایک معمولی سا آدمی بھی اسے پلٹ کر رکھ دیتا ہے“

۲۔ (دوسری بات یہ کہ) چونکہ عرب کے بہت سے قبل اور گروہ حضرت رسالت مآب ﷺ کی زندگی کے آخری سالوں میں مسلمان ہوئے تھے، ابھی صحیح معنوں میں اسلامی تعلیمات کا علم بھی حاصل نہیں ہوا تھا اور نویر اسلام پورے طور پر ان کے دلوں میں داخل نہیں ہوا تھا، جب رسالت مآب ﷺ کی خبر وفات دنیا میں منتشر ہوئی تو ایک گروہ نے ”ارتداد“ کا علم بلند کر دیا اور لوگوں کو بت پرستی کی طرف پلٹانے کے درپے ہو گئے اور مدینہ میں اسلامی حکومت کی عملی طور پر مخالفت پر اتر آئے، اسلامی حکومت کو مالیات کی ادائیگی روک دی اور جنگجو افراد کو اکٹھا کر کے مدینہ پر حملہ آور ہونے کی دھمکیاں دینا شروع کر دیں۔

کے لیے توارکا سہارا لینے کی بجائے خاموشی کے ساتھ احتجاج کافی سمجھا، کیونکہ آپ کو ظاہری اقتدار اتنا عزیز نہ تھا جتنی اسلامی امہ کی فلاج و بہبود عزیز تھی اور منافقین کی ریشہ دوانيوں کے سدباب اور فتنہ پر دازوں کے عزائم کونا کام بنانے کے لیے اس کے سوا چارہ نہ تھا کہ آپ اپنے حق سے دستبردار ہو کر جنگ کو ہوانہ دیں اور یہ بقاء ملت و اسلام کے سلسلہ میں اتنا بڑا کارنا مہ ہے جس کا تمام فرق اسلامیہ کو اعتراض ہے۔

اس امر کی مزید وضاحت کے لیے امام علی علیہ السلام کے وہ فرمودات ہیں جو آپ نے اپنی ظاہری خلافت کے ابتدائی دنوں میں ایک خطبہ کے دوران ارشاد فرمائے، جیسا کہ شرح بن ابی الحدید حاص ۳۰۷ میں ہے: ”عبدالله بن جنادہ“ کہتے ہیں کہ میں علی بن ابی طالب علیہ السلام کی خلافت کے ابتدائی دنوں میں مکہ سے مدینہ آیا تو دیکھا کہ تمام لوگ مسجد بنوئی میں جمع ہیں اور امام علیہ السلام کی تشریف آوری کے منتظر ہیں، تو اتنے میں علی توار حمال کیے ہوئے اپنے دولت کده سے مسجد میں تشریف لے آئے، سب کی آنکھیں آپ کی طرف اٹھ گئیں، آپ منبر پر تشریف لے آئے اور خطبہ ارشاد فرماتے ہوئے سب سے پہلے حمد و شانے پروردگار کے بعد فرمایا: ”اے لوگو! تمہیں معلوم ہونا چاہیے کہ جس دن سرورِ کائنات ہم سے جدا ہوئے ہمیں اس بات کی قطعاً فکر نہیں تھی کہ آنحضرتؐ کی قائم کردہ اسلامی حکومت کے بارے میں کوئی شخص ہم سے کسی قسم کا نزع یا رقبابت کرے گا اور ہمارے حق کو چشم طمع سے دیکھے گا، کیونکہ ہم پیغمبر خدا کے وارث، ولی اور عترت تھے، لیکن افسوس کہ ہماری ان توقعات کے بر عکس، ہماری اپنی ہی قوم سے کچھ لوگوں نے ہمارے حق خلافت کو ہم سے چھین لیا اور حکومت دوسروں کے ہاتھوں میں چلی گئی۔

خدا کی قسم! اگر مسلمانوں کے درمیان رخنه اور اختلاف پیدا ہونے کا خوف نہ ہوتا اور اس بات کا اندیشہ نہ ہوتا کہ سرز میں اسلام میں ایک بار پھر کفر اور بت پرستی

چھٹ جاتی ہے، چنانچہ میں درپیش آنے والے حالات کے اس ہجوم میں اٹھ کھڑا ہوا، یہاں تک کہ باطل دب کر فنا ہو گیا اور دین محفوظ ہو کرتباہی سے نجی گیا،“

ہمارے ناظرین سے یہ بات مخفی نہیں ہو گی کہ حضرت رسالت آب طالب علیہ السلام نے ایمان مجسم امام مولیٰ المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کے بارے میں ”هذا اخی و وصی و خلیفتی فیکم“ یعنی یہ میرا بھائی، میرا وصی اور تم لوگوں میں میرا جانشین ہے اور جنت الوداع سے پہنچتے ہوئے غدریخ کے مقام پر ”من کفت مولاہ فعلی مولاہ“ فرمایا کہ نیابت اور جانشینی کا مسئلہ طے کر دیا تھا، جس کے بعد کسی انتخاب کی ضرورت نہ تھی اور نہ ہی خیال اور تصور کیا جا سکتا تھا کہ اہل مدینہ انتخاب کی ضرورت محسوس کریں گے، مگر کچھ افراد نے ان واضح ارشادات کو اس طرح نظر انداز کر دیا کہ گویا ان کے کان بھی ان سے آشنا ہی نہیں تھے اور انتخاب کو اس قدر ضروری سمجھا گیا کہ رسول رب العالمین کی تجویز و تکفین کو چھوڑ چھاڑ کر ایک جگہ جمع ہو گئے اور جمہوریت کے نام پر علیؑ کے علاوہ کسی اور کو رسول کا خلیفہ منتخب کر لیا۔

یہ موقع ایمان مجسم، امیر المؤمنین علی بن ابی طالبؓ کے لیے انتہائی کشمش کا تھا، کیونکہ ایک طرف کچھ مفاد پرست لوگ یہ چاہ رہے تھے کہ آپ شمشیر بکف میدان میں اتر آئیں اور دوسری طرف آپ یہ دیکھ رہے تھے کہ وہ عرب جو اسلام کی طاقت سے مرعوب ہو کر اسلام لائے تھے مرتد ہوتے جا رہے ہیں اور مسیلمہ کذاب و طلیح بن خولید اور ”سجاد“ قبیلوں کے قبیلوں کو مگر ابھی کی طرف جھوٹکر رہے ہیں، ان حالات میں اگر خانہ جنگی شروع ہو گئی اور مسلمانوں کی تواریخ مسلمانوں کے مقابلے میں بے نیام ہو کر نکل آئیں تو ارتداد اور نفاق کی قویں مل کر اسلام کو صفحہ ہستی سے نابود کر دیں گی، اس لیے آپ نے جنگ پر وقتی سکوت کو ترجیح دی اور وحدت اسلامی کو برقرار رکھتے

محدود ہو کر نہ رہ جائے، چنانچہ مند خلافت کے خالی ہوتے ہی اکابر صحابہ اور عوام و خواص کی نظریں حضرت علیؑ کی طرف اٹھنے لگیں۔

اگر خلیفہ ثالث عام حالات طبی موت سے ہمکار ہوتے تو خلافت نے جو سقیناً اور شورائی نظام کے تحت جو رخ اختیار تھا اسے دیکھتے ہوئے یہ موقع نہیں کی جاسکتی تھی کہ خلافت اپنے اصلی مرکز کی طرف پلٹ کر آئے گی اور حضرت علیؑ کو مند خلافت پر متکن ہونے کا موقع دیا جائے گا، اس لیے کہ حضرت عثمان کے اہمی موالی وہ لوگ تھے جو انہیں عمومی مفاد کے بجائے ذاتی مفاد میں استعمال کرنے کے عادی ہو چکے تھے اور وہ کبھی گوارہ نہیں کر سکتے تھے کہ ایسے شخص کو برسرِ اقتدار آنے دیا جائے جوان کے بگڑے ہوئے اطوار پر قدغن لگائے اور انہیں اپنی سابقہ عادتوں میں تبدیلی پر مجبور کرے، مگر حالات نے کچھ اس طرح پلٹا کھایا کہ ان کے لیے یہ موقع ہی نہ رہا کہ وہ خلافت کے سلسلے میں کوئی لا جھ عمل ترتیب دیتے یا کوئی خاص ہدایت کرتے اور اگر کرتے بھی تو اس ہنگامہ و شورش میں ان کی سنتا کون؟ جبکہ لوگ ان کی خوبیش نوازیوں اور ان کے عمال کی بے اعتدالیوں کی وجہ سے انہی کی خلافت کو انتہائی ناپسند کر رہے تھے اور انہیں جیتے جی یا قتل کر کے خلافت سے الگ کرنے پر تلے ہوئے تھے اور آخر کار نتیجہ ہی ہوا جو سب کے سامنے ہے۔

حضور سالت مآب طلبی اللہم کے بعد امیر المؤمنین نے ایک طویل عرصہ جس بے غرضی اور بے نفسی کے ساتھ گزارا اور جس اعتدال پسندی اور اصول پرستی کا مظاہرہ کیا وہ دلوں کو متاثر کیے بغیر نہیں رہ سکتا تھا۔

اس تاثر نے عوام کے ذہن بدل دیئے اور گرد و پیش پر نظر دوڑانے کے بعد اس نتیجہ پر پہنچ کے ایمان محسمنامہ امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام سے بہتر کوئی خصیت نہیں ہے جو امت و قیادت کا باراٹھا سکے اور موجودہ انتشار،

لوٹ آئے گی اور اسلام کا نام و نشان مٹ جائے گا تو ہم ان لوگوں کے ساتھ کسی اور طریقے سے پیش آتے۔“

۳۔ (تیسرا بات یہ کہ) سلطنت روم جو اس وقت اپنے دور کی سپر طاقت سمجھی جاتی تھی اور اسلام کی شدید ترین مخالف تھی اور اسلام اور مسلمانوں کے لیے ایک اور خطرے کی حیثیت اختیار کر لیتی، کیونکہ اس وقت تک مسلمان رومیوں کے ساتھ آمنا سامنا کر چکے تھے اور اب یہ روم مسلمانوں کو اپنے لیے ایک حقیقی خطرہ سمجھتے تھے اور وہ اس بہانے کی تلاش میں رہتے تھے کہ کسی طرح اسلامی مرکز پر حملہ کریں، چنانچہ اگر امام علیؑ احوالے کر کھڑے ہو جاتے اس وقت مسلمانوں کا داخلی محاڑہ کمزور ہو جاتا اور رومیوں کے لیے ایک بہترین موقع ثابت ہوتا جس سے وہ فائدہ اٹھا کر مرکز اسلام کو بتاہ کر دیتے اور اسلام اور مسلمانوں کو ایسا ناقابل تلافی نقصان پہنچاتے کہ ان کے لیے دوبارہ سنبھلنا مشکل ہو جاتا۔

خلیفہ ثالث نے ۷۰ءے برس کی عمر میں یکم محرم ۲۴ھجری کو زمام حکومت سنبھالا، بدقتی سے ان کا دور حکومت امویوں کے علاوہ عام مسلمانوں کے لیے خوشگوار ثابت نہ ہوا ان کی حکومت کے طریقہ عمل کے خلاف آوازیں بلند ہوئیں، عوام کے جذبات بھڑک اٹھے اور دلوں میں غم و غصہ کی ایک لہر دوڑ گئی، آخر اس عام ناراضی کے نتیجے میں، ۱۸ ذی الحجه ۳۵ھجری کو گھر کے اندر قتل کر دیئے گئے۔

بารہ سالہ اس دور حکومت نے اس سے پہلے ساڑھے بارہ سالہ دور حکومت نے مسلمانوں کے سوئے ہوئے احساسات کو جھنچھوڑ اور حکام کے رویہ کو آزمانے اور اس کے نتائج کو بھگتے کے بعد ان کی آنکھیں کھلیں اور یہ احساس شدت سے ابھرا کہ قیادت کو اس شخص کے ہاتھ میں ہونا چاہیے جو عوامی فلاح و بہبود اور اجتماعی مفادات پر نظر رکھے اور مملکت کی دولت سمٹ کر اس کی ذات اور اس کے خاندان کے افراد تک

جب امیر المؤمنین علیہ السلام نے دیکھا کہ اصرار حد سے بڑھ گیا ہے اور حالات لاکھ نا مساعد ہیں مگر اتمامِ حجت کے بعد اب ادائے فرض سے پہلو تھی نہیں کی جاسکتی، تو آپ نے فرمایا:

”قَدْ أَجَبْتُكُمْ رَبِّكُمْ مَا أَعْلَمُ“

مجھے منظور ہے مگر یہ بات جان لو کہ یہ منظوری اس صورت میں  
ہے کہ میں تمہیں اس راہ پر چلاوں جسے بہتر سمجھوں۔

ناظرین! یہ عوامی روحانیات اور تبدیلی حالات کا کرشمہ ہے کہ یا تو حصول خدمت کے لیے سیرت شیخین پر عمل کرنے کی شرط عائد کی گئی تھی جسے آپ نے رد کر دیا تھا اور اب جبکہ انہیں خلافتِ سونپی جاتی ہے تو بجائے اس کے وہ حضرت کو کسی شرط کا پابند کریں حضرت انہیں اپنی شرط کا پابند کرتے ہیں کہ وہ دوسروں کی صوابید کی وجہ پر اپنی صوابید پر عمل پیرا ہوں گے اور انہیں بھی وہ را اختیار کرنا ہوگی جسے آپ تجویز فرمائیں اور بہتر سمجھیں، یہ حضرت کی اصول پسندی کی نمایاں فتح ہے، جس کے سامنے مسلمانوں نے ہتھیار ڈال دیئے اور بلا چون و چرا اسے تسلیم کر لیا اور صحیح اصول کی پاسداری دوسروں کو جھکنے پر مجبور کر دیا کرتی ہے۔

غرض حضرت کی منظوری کے بعد ۲۵- ذی الحجه بروز جمعۃ المبارک ۳۵ ہجری کو عمومی بیعت کا اہتمام کیا گیا، ایمان محسّم، امیر المؤمنین علیہ السلام بیت الشرف سے نکل کر مسجد نبوی کی طرف آئے جہاں لوگ کچھ کچھ بھرے ہوئے تھے اور حضرت بے حد سادگی کے ساتھ سر پر معمولی عمامہ رکھ کر ایک ہاتھ میں جوتے اٹھائے اور دوسرا ساتھ میں عصا کے بجائے کمان لیے تواریخ میں مسجد میں داخل ہوئے، حضرت کی آمد پر جمیع میں حرکت پیدا ہوئی، آپ مجع کوچیرتے ہوئے منبر کی طرف بڑھے اور اس مقام پر جائیٹھے جہاں رسول اللہ (ص) بیٹھا کرتے تھے، کمان پر ٹیک لگائی اور بیعت کا

بدانی اور بگڑے ہوئے حالات پر قابو پاسکے۔

چنانچہ مہاجرین و انصار کے نمایاں افراد مسجد نبوی میں جمع ہوئے اور اتفاق رائے کے ساتھ فیصلہ کیا کہ حضرت علی علیہ السلام سے خلافت کی درخواست کی جائے، اس فیصلہ کے بعد ایک وفد جس میں طلحہ و زبیر بھی شامل تھے، حضرت کی خدمت میں حاضر ہوا اور اپنے زمام کا راپنے ہاتھوں میں لینے کی ابتکانی، حضرت نے ان کی پیشکش کو قبول کرنے میں توقف کیا اور فرمایا: میں تمہارے معاملات میں دخل نہیں ہونا چاہتا، تم جسے چاہو اپنا امیر منتخب کرلو اور مجھے اپنے حال پر چھوڑ دو، کامل ابن اثیر ح ۳ ص ۹۸ کے مطابق ان لوگوں نے کہا:

”إِنَّا لَا نَعْلَمُ أَحَدًا أَحَقُّ بِهِ مِنْكَ وَلَا أَفَدَمَ سَابِقَةٍ وَلَا أَقْرَبُ قَرَابَةً مِنْ رَسُولِ اللَّهِ“

ہم آپ سے زیادہ کسی کو خلافت کا حقدار نہیں سمجھتے اور نہ ہی سابقہ خدمات کے لحاظ سے آپ سے کوئی مقدم ہے اور نہ کوئی رسول اللہ سے قربت میں آپ سے قریب تر ہے۔

لیکن مولا نے پھر انکار کر دیا مگر وہ لوگ با صرار آمادہ کرتے رہے اور جب یہ دیکھا کہ حضرت کسی طرح خلافت کے قبول کرنے پر تیار نہیں ہیں تو اسی کتاب کے ص ۹۹ کے مطابق گڑگڑا کر کہنے لگے:

”نُشِدُّكَ اللَّهُ إِلَّا تَرَى مَا نَحْنُ فِيهِ؟ إِلَّا تَرَى إِلْأَسْلَامَ؟ إِلَّا تَخَافُ اللَّهَ؟“

ہم آپ کو اللہ کا واسطہ دیتے ہیں آیا آپ نہیں دیکھ رہے کہ ہم کس حالت میں ہیں؟ کیا آپ اسلام کی حالت اور فتنوں کو ابھرتے دیکھ نہیں رہے؟ کیا آپ اللہ سے بھی نہیں ڈرتے؟

بن ثابت، رافع بن خدتنج، فضالہ بن عبید اور کعب بن عجرہ نے بیعت نہیں کی، ان کے علاوہ کچھ اور لوگوں نے بھی بیعت سے پہلو تھی کی، چنانچہ قدماء بن مظعون، عبداللہ بن سلام، مغیرہ بن شعبہ، سعد بن ابی وقار، عبداللہ بن عمر، صہیب بن سنان، سلمہ بن قشی، اسامہ بن زید اور وہاب بن سیفی، بیعت سے منہ موڑ کر گھروں میں بیٹھ رہے، یہ لوگ بھی حضرت عثمان سے وابستہ ہے تھے اور یہی وابستگی ان کے لیے بیعت سے مانع رہی۔

امیر المؤمنین علیہ السلام نے کسی شخص کو آزادی رائے سے محروم نہیں کیا بلکہ ہر شخص کو اس کی رائے پر آزاد چھوڑ دیا نہ کسی پر دباؤ ڈالنا کسی پر تھنگی گوارا کی، جس نے برضاو رغبت بیعت کرنا چاہی اس سے بیعت لے لی اور جس نے بیعت سے علیحدگی اختیار کرنا چاہی اس سے مطالبه نہ کیا۔

ایمان مجسم امیر المؤمنین علیہ السلام کے دست حق پرست پر بیعت کرنے والوں میں کچھ افراد ایسے بھی تھے جنہوں نے بیعت کے موقع پر بڑی سرگرمی دکھائی مگر بعد میں بیعت سے مخرف ہو گئے، ان میں طلحہ وزیر بھی شامل تھے، جنہوں نے مجمع عام میں بیعت کی اور جب انہیں اپنے توقعات پورے ہوتے نظر نہ آئے تو بیعت توڑ کر الگ ہو گئے۔

ایمان مجسم امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی بیعت سے دینی و دنیوی اقتدار ایک مرکز پر تجمع ہو گیا، دنیوی اقتدار کو حکومت سے اور دینی اقتدار کو خلافت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ حکومت کی تشکیل میں تو عوامی انتخاب کا فرماہو سکتا ہے، مگر خلافت میں نہ انتخاب کا دخل ہوتا ہے اور نہ کسی اصول کے تحت اسے کسی کے پرد کیا جاسکتا ہے۔ بلکہ خلافت، اللہ کی جانب سے اس کے احکام کے اجراؤ نفاذ کے لیے وجود میں آتی ہے، جو نبوت کی طرح عوام کے چنانچہ مخصوص نہیں ہوتی، اس لئے کہ اسلام

سلسلہ شروع ہو گیا، طلحہ وزیر نے پہلی کی اور بیعت کے لیے ہاتھ بڑھائے، حسین دیار کبری اپنی کتاب تاریخ خمیس جلد ۲۷ ص ۲۷ میں لکھتے ہیں:

”أول من بايعه طلحة و الزبير ثم سائر الناس“ سب سے پہلے طلحہ وزیر نے بیعت کی اور پھر دوسرے لوگوں نے۔

اس کے بعد لوگ بیعت کے لیے آپ پر اس طرح ٹوٹ پڑے جس طرح پیاسے پانی پر ٹوٹ پڑتے ہیں، اصحاب بدر میں سے کوئی فرد ایسا نہیں تھا جس نے بیعت نہ کی، چنانچہ علامہ ابن حجر علی صواب عمق حرقہ ص ۱۸ میں فرماتے ہیں:

”فَلَمْ يَبِقْ مِنْ أَهْلِ بَدْرٍ إِلَّا أَتَى عَلَيْاً فَقَالُوا مَا نَرِدْنَا أَحَدًا أَحَقُّ مِنْكَ مُدَّيَّدَكَ نُبَايِعُكَ فَبَايِعُوهُ“

اہل بدر میں سے کوئی بھی باقی نہ رہا اور سب کے سب حضرت کے پاس آئے اور کہا ہم آپ سے زیادہ کسی کو خلافت کا حقدار نہیں سمجھتے، ہاتھ بڑھائیے تاکہ ہم آپ کی بیعت کریں، چنانچہ انہوں نے بیعت کی۔

ان بیعت کرنے والوں میں صرف اہل مدینہ ہی نہیں تھے بلکہ یمن، مصر اور عراق کے باشندے بھی تھے، سب نے خوشی سے بیعت کی اور اپنی وفاداری کا یقین دلایا اور اس طرح سے متفقہ طور پر آپ کی خلافت تسلیم کر لی گئی۔

تاریخ یعقوبی ج ۲ ص ۱۵۵ میں ہے: بیعت کی تکمیل کے بعد خطیب انصار ”ثابت بن قیس“ نے انصار کی ترجمانی کرتے ہوئے اپنے انداز میں خرائج تحسین پیش کیا اور انصار نے بیعت کے سلسلے میں عمومی طور پر بڑی سرگرمی سے حصہ لیا مگر ان میں سے چند نے جو ”گروہ عثمانی“ کہلاتے تھے، بیعت سے انکار کیا، چنانچہ حسان بن ثابت، کعب بن مالک، مسلمہ بن مخلد، ابو سعید خدری، محمد بن مسلمہ، نعمان بن بشیر، زید

افتخار بن سکے، اس ظاہری خلافت سے پہلے نہ آپ میں کوئی کمی تھی اور نہ اب کوئی اضافہ ہوا، جہاں ہر سر بلندی سرخم ہو، وہاں تخت و تاج کی بلندی و رفعت کا سامان مہیا نہیں کرتی اور جہاں امامت کا جو ہر ضیابر ہو وہاں شہنشاہیت کا کرو فرزینت افزانہیں ہوتا، یہی وجہ ہے تاریخ یعقوبی ج اص ۱۳۵ میں ہے: صعصعہ بن صوحان عبدی نے بیعت کے موقع پر حضرت امیر سے مخاطب ہو کر کہا:

”وَاللَّهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ! لَقَدْ زَيَّنَتِ الْخِلَافَةُ وَ إِمَامُ  
زَانِكَ وَ رَفِعَتْهَا وَ مَا رَفِعْتُكَ وَ لِهِ احْوَجُ إِلَيْكَ  
مَنْكُ الْيَهَا“

خدا کی قسم امیرالمؤمنین! آپ نے خلافت کو زینت بخشی ہے خلافت نے آپ کو زینت نہیں دی، آپ اسے بلندی پر لے گئے، اس نے آپ کا پایہ بلند نہیں کیا، آپ کو اس کی اتنا ضرورت نہیں جتنا اسے آپ کی ضرورت تھی۔

تاریخ خطیب بغدادی جلد اص ۱۳۵ میں ہے ایک مرتبہ امام احمد بن حنبل کے ہاتھ میں خلافت کی بحث چھڑی تو انہوں نے کہا:

”يَا هُؤُلَاءِ قَدْ اَكْثَرْتُمْ فِي عَلَىٰ وَالْخِلَافَةِ وَالْخِلَافَةِ وَ  
عَلَىٰ، اَنَّ الْخِلَافَةَ لَمْ تَزِينْ عَلَيَا بَلْ عَلَىٰ زِينَهَا“  
اے لوگو! تم علیٰ اور خلافت، خلافت اور علیٰ کو طول دے رہے ہو، خلافت نے علیٰ کے لیے زینت کا سامان نہیں کیا بلکہ علیٰ نے خلافت کو زینت دی ہے۔

کا کوئی جزوی اور فرعی حکم بھی ایسا نہیں ہے، جسے عوام کی رائے پر چھوڑا گیا ہو تو خلافت ایسے اہم معاملہ کو جس پر حیات ملی اور بقائے دین کا انحصار ہے عوام کی رائے پر کیونکر چھوڑا جاسکتا ہے، اس اعتبار سے امیرالمؤمنین کی خلافت جو نصوص قطعیہ سے ثابت ہے، عوام کی رائے اور ان کی بیعت پر موقوف نہ تھی، اس مرحلے پر جس خلافت کی پیشکش آپ کے سامنے کی گئی وہ صرف ایک انتخابی صول کے تحت اقتدار کی منتقلی تھی، جسے جمہوری خلافت سے تعبیر کیا جاتا ہے، اسی لیے امیرالمؤمنین نے اسے قبول کرنے سے انکار کیا تھا اور اصرار کے بعد اسے قبول کیا تو اس مقصد کے پیش نظر کہ قیام حجت کے بعد ان فرائض کو انجام دے سکیں، جو بحیثیت امام و جانشین رسول ان پر عائد ہوتے تھے، چنانچہ اس مقصد کو حضرت نے اپنے ایک خطبہ میں یوں بیان فرمایا ہے:

”لَوْلَا حُضُورُ الْحَاضِرِ وَ قِيَامُ الْحُجَّةِ بِوُجُودِ النَّاصِرِ  
وَمَا أَخَذَ اللَّهُ عَلَىٰ الْعُلَمَاءَ أَنْ لَا يُفَارِدُوا عَلَىٰ كِظَةٍ  
ظَالِمٍ وَلَا سَغِبٍ مَظْلُومٍ لَا لَقِيْتُ حَلِيْلًا عَلَىٰ غَارِبِهَا وَ  
لَسَقِيْتُ آخِرِهَا بِكَاسٍ أَوْلَاهَا“

اگر بیعت کرنے والوں کی موجودگی اور مدد کرنے والوں کے وجود سے مجھ پر حجت تمام نہ ہو گئی ہوتی اور وہ عہد نہ ہوتا جو اللہ نے علماء سے لے رکھا ہے کہ وہ ظالم کی شکم پری اور مظلوم کی بھوک پر سکون و قرار سے نہ بیٹھیں، تو میں خلافت کی باگ ڈور اسی کے کندھے پر ڈال دیتا اور س کے آخر کو اسی پیالے سے سیراب کرتا جس سے اس کے اول کو سیراب کیا تھا۔

دنیوی اقتدار اور وہ کے لیے اونج و سر بلندی کا باعث ہو تو ہو مگر امیرالمؤمنین کی قدر و منزلت اس سے بالاتر ہے کہ حکومت و اقتدار ان کے لیے وجہ

## ایمان محسّم امام معظم

۱۷۰

احکام کا اجر اور اس کے قوانین کا نفاذ کر کے ایک پاک و پاکیزہ اور معیاری معاشرہ قائم کریں جس میں ظلم کی بجائے عدل و انصاف کو جہالت کی بجائے علم و حکمت کو اور انسانوں کی بجائے اللہ کی حاکیت کو فروغ حاصل ہو، تاکہ فرزندانِ توحید اللہ کے علاوہ کسی اور کے آگے سرگوں نہ ہوں۔

سرکار رسالت مآب ﷺ نے صرف اپنے دور ہی میں حکومتِ الہیہ کی تشکیل نہیں کی بلکہ اپنے بعد کے لیے بھی ایک ایسے ابدی نظام کی راہنمائی فرمائے، جو اللہ کی حاکیت پر مبنی تھا، اس نظام کا نام ”خلافتِ الہیہ“ ہے، جس کے قیام کا ذمہ دار وہ ہو گا جو اللہ کے اقتدارِ اعلیٰ کو تسلیم کرے اور اپنے قول و فعل سے عوام کو الہی حاکیت کے تصور سے ادھر ادھرنہ ہونے دے اور ہر حرکت و سکون اور ہر قول و فعل میں اللہ کے احکام کا بندہ ہو اور اس کے قوانین کا مگر ان ہو اور خود اس کا مقرر کردہ ہوتا کہ زمین میں اسے اللہ کا نامنا شدہ سمجھ کر اس کے احکام کے آگے سرتسلیم و اطاعت ختم کیا جائے، کیونکہ خدا کے احکام کی تکمیل اسی کے احکام کی بجا آوری میں مضمرا ہوتی ہے، چنانچہ سورہ نساء آیت ۵۹ میں ارشادِ الہی ہے:

”أَطِيعُوا اللَّهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولَى الْأَمْرِ مِنْكُمْ“  
اللہ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول اور جو تم میں سے صاحبان امر ہوں ان کی اطاعت کرو۔

ایمان محسّم، امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی حکومت صحیح معنوں میں اسلامی حکومت تھی اور آپ نے حکومت کی ذمہ داری اسی شرط پر قبول کی تھی کہ اسے قابل میں ڈھانے اور منہاج بوت پر چلانے میں کوئی دخل انداز ہونے کی کوشش نہ کرے، چنانچہ آپ نے حالات کی تبدیلی اور انسانی مزاج کی تغیری پذیری کے باوجود حکومتِ ربانیہ کے تقاضوں کے مطابق حکومت کی تشکیل کی اور رسول خدا ﷺ کے

## ایمان محسّم امام معظم

۱۶۹

زمانہ قدیم سے انسانوں پر شہنشاہی نظام مسلط رہا ہے جس کے نتیجے میں انسانی مزاج اقتدار پرستی کا خوگر ہو گیا اور جذبہ نیازمندی پرستش کی حد کو پہنچ گیا، اسی لیے بعض قدیم ممالک کے بادیوں نے اپنے حکمرانوں کے بارے میں یہ نظریہ قائم کر لیا تھا کہ وہ پیدا ہی حکمرانی کے لیے ہوتے ہیں اور دوسرے لوگ پیدائشی طور پر ان کے غلام اور خدمتگوار ہیں اور ان کا مقصد حیات ہی یہی ہے کہ اپنے خون پینے کی کمائی سے ان کے عیش و عشرت کا سامان کرتے اور ان کے شبستانوں کی رونق بڑھاتے رہیں۔

جب سر زمین عرب پر اسلام کی آواز بلند ہوئی تو اس وقت کے حالات بھی کچھ ایسے تھے۔ کمزور طاقتوں کے سامنے بے بس تھے، غریب سودخواروں کی گرفت میں اور غلام آقاوں کے پنجے میں جکڑے ہوئے تھے، اسلام نے ان جکڑے بندھے انسانوں کو حریت و مساوات کا مژده سنایا، رنگ و نسل کا انتیاز مٹایا۔ غلاموں کو انسانی حقوق سے بہرہ بیاب کیا اور انسانوں پر انسانوں کی حکومت کو ختم کر کے حکومتِ الہیہ کا پیغام دیا۔ حکومتِ الہیہ کا مطلب یہ ہے کہ صرف خدا کی حاکیت اور اس کے اقتدارِ اعلیٰ کا اعتراف کیا جائے اور دل کی گہرائیوں میں عقیدہ سموبلیا جائے کہ وہی ہمارا اور سب کا مالک ہے، وہ ہمارے ہر قول و فعل کے سنبھال کر دیکھنے والا ہے اور سب اسی کے احکام کے پابند اور اسی کے سامنے جوابدہ ہیں۔ اس حاکیت کا اعتراف استبدادیت کے بتلوں کو پاش پاش کر کے دل و دماغ میں برادری اور برابری کا احساس پیدا کرتا ہے اور تمام ناروا پابندیوں سے چھڑا کر فطری اور طبی آزادی کی راہ پر لے چلتا ہے۔

پیغمبر اسلام ﷺ کا مطہم نظر حکومت یا سیاسی اقتدار نہ تھا بلکہ مقصد بعثت ”حکومتِ الہیہ“ کی تشکیل اور خداوندی اقتدار کا قیام تھا، چنانچہ انہوں نے درسِ توحید دے کر تمام مسلمانوں کو ایک مرکز وحدت پر جمع ہونے کی دعوت دی، تاکہ اللہ کے

چنانچہ ایک مرتبہ اپنا جوتا گا نہتھے ہوئے ابن عباس سے پوچھا کہ اس جو تے کی قیمت کیا ہوگی؟ کہا ب تو اس کی قیمت کچھ بھی نہیں ہے، فرمایا:

” خدا کی قسم! اگر میرے پیش نظر حق کا قیام اور باطل کا مٹانا نہ ہوتا تو تم لوگوں پر حکومت کرنے سے یہ جوتا مجھے کہیں زیادہ عزیز ہے، یہ بات فتح البلاغ میں موجود ہے۔

### عمل اور حکام کے تقریر کا معیار

چونکہ امیر المؤمنین علی علیہ السلام کی سیاست عین اسلامی سیاست تھی اور اسلامی سیاست ایک ایسا نظام ہے جس میں زندگی کے تمام شعبوں کو دین سے وابستہ کر دیا گیا ہے اسی لیے حکومت علویہ کا کوئی شعبہ معيشت سے متعلق ہو یا معاشرت سے، رعایا سے متعلق ہو یا راعی سے، دین کے حدود سے خارج تصور نہیں کیا جاسکتا۔

یا ایک مسلمہ امر ہے کہ عوام اپنے حکام کے طرز عمل سے متاثر ہوتے ہیں اور وہی طریقہ اختیار کرتے ہیں جو ان کے حکام کا ہوتا ہے، اگر حکام بلند کردار، نیک سیرت اور اسلامی تعلیمات کا عملی نمونہ ہوں گے تو عوام میں بھی حسن عمل کا جذبہ پیدا ہو گا اور اگر خود غرض، رشتہ خور اور استھصال پسند ہوں گے تو رعایا بھی خود غرضی کی ذمہ پر چل نکلے گی اور تمام اخلاقی قدروں کو اپنے ذاتی مفاد کی بھینٹ چڑھا کر ملکی فضا کو مکدر کر کے رکھ دے گی، جس کا نتیجہ انتشار، بے اطمینانی، بد امنی اور آخر میں حکومت کی بر بادی کے سوا کچھ نہیں ہو گا، اس لیے مملکت کی بہبود اور عوام کی فلاح کا تقاضا یہ ہے کہ حکام و عمل کے تقریر میں باریک بینی سے کام لیا جائے، ان کے اطوار و عادات پر کھل لیے جائیں اگر وہ معیار پر پورا اتریں تو ان کا تقریر عمل میں لا یا جائے۔

امیر المؤمنین علیہ السلام تقویٰ، دیانت اور صلاحیت کا رہنی کو عہدوں کا معیار بنتھے

طریقہ حکومت پر اپنی حکومت کی بنیاد رکھی، اگرچہ آپ کا دور حکومت انتہائی مختصر اور وہ بھی شورش اور ہنگاموں کی آماجگاہ بن گیا، مگر اس تھوڑے سے عرصے میں بھی اسلامی حکومت کے خدو خال کو اس طرح نمایاں کر کے دنیا والوں کے سامنے پیش کیا کہ دور نبوی کی تصویر سامنے آگئی، اگر آپ زمام حکومت اپنے ہاتھوں میں نہ لیتے تو مسلمانوں پر حکومتِ اسلامیہ کا حقیقی مفہوم واضح نہ ہوتا اور اسے بھی مادی حکومتوں کی طرح ایک حکومت تصور کر لیا جاتا، جس کا مقصد ملک گیری اور شور کشانی کے سوا کچھ نہیں ہوتا، مگر آپ نے اقتدار اپنے ہاتھوں میں لے کر ان تمام پر دوں کو ایک ایک کر کے اٹھادیا جو اسلامی حکومت پر ڈالے گئے تھے اور اپنے طرز عمل سے واضح کر دیا کہ اسلامی اصول و آئین کے ماتحت حکومت کا قیام اور ہے اور سیاسی تقاضوں کے مطابق اسلام کا نام لے کر حکومت کی تشکیل ہے۔

اگر آپ کو ذاتی اقتدار کی خواہش ہوتی تو آپ کو مشورے دیئے جا رہے تھے کہ سابقہ حکومتوں کے عمل کو ان عہدوں سے نہ ہٹائیں تاکہ حکومت کے استحکام کو نقصان نہ پہنچے، مگر آپ نے اس نقصان کو درخور اعتناء سمجھا، کیونکہ آپ سمجھتے تھے کہ اگر انہیں ان کے عہدوں پر بحال رہنے دیا گیا تو وہ خداوندی اقتدار کی بجائے اپنا اقتدار قائم کریں گے، حالانکہ آپ نے حکومت قبول ہی اس لیے کی تھی کہ شخصی اقتدار کو ختم کیا جائے۔

ایمان مجسم مولائے کائنات امیر المؤمنین علیہ السلام کو اگر اقتدار عزیز ہوتا تو ہر جائز و ناجائز سے آنکھیں بند کر کے تمام استحکامی تدبیروں پر عمل کرتے اور شر انگیز عناصر سے سازگاری کر کے اپنا دور کا میاب بناتے مگر حضرت کی نگاہوں میں شخصی حکومت کی کوئی قدر و قیمت نہیں تھی، ان کی نظروں میں اگر کسی چیز کی اہمیت تھی تو امت کی عملی تربیت اور اسلامی شعائر کے احیاء کی۔

## ایمان محسّم امام معظم

۱۷۳

”بارالہا! تو جانتا ہے کہ میں نے انہیں تیری مخلوق پر ظلم کرنے اور تیرے حق کو نظر انداز کرنے کا حکم نہیں دیا تھا“

پھر عملاً مواد خدا اور محاسبہ کرتے اور جرم کی سبکی اور سنگینی کے لحاظ سے کسی کو فقط تنبیہ و سرزنش کرتے، کسی سے غبن کیا ہوا سماں یہ اگلواتے اور کسی کو قید و بند کی سزا دیتے، اس سلسلے کے متعدد واقعات تاریخ میں درج ہیں۔

## ایمان محسّم اور محکمہ قضا

حکومت کے فرائض میں سے ایک اہم فرضیہ یہ ہے کہ وہ رعایا کے نزاعی امور کا بے لاگ فیصلہ کرنے کے لیے ایسی عدالت گاہیں قائم کرے جہاں پر ادنیٰ و اعلیٰ اور امیر و غریب کو حصول انصاف کا یکساں موقع ہو، تاکہ کمزور کی حق تنقی نہ ہونے پائے اور مظلوم کسی دادرسی سے محروم نہ رہے، اگر کمزور درمانہ افراد کو حکومت کی طرف سے یہ تحفظ نہ ہو تو نہ اجتماعی نظم باقی رہ سکتا ہے اور نہ ہی امن کی صورت پیدا ہو سکتی ہے اور کمزور نہ اتوان افراد اگر ظلم سہتے رہیں گے تو وہ احساس کمتری میں مبتلا ہو جائیں گے آخراً کار اندر و فن گھٹن انہیں بغاوت پر آمادہ کرے گی اور جب بغاوت کا آتش فشاں پھٹتا ہے تو حکومت کی بنیادوں کو متزلزل کیے بغیر نہیں رہتا، اسی لیے کہا جاتا ہے کہ ”الْمُلْكُ يَنْقِي مَعَ الْكُفُرِ وَلَا يَنْقِي مَعَ الظُّلْمِ“، کفر کے ساتھ تو ملک باقی رہ سکتا ہے ظلم کے ساتھ باقی نہیں رہ سکتا۔

امیر المؤمنینؑ نے اپنے دور خلافت میں محکمہ قضا کو خاص اہمیت دی اور ہر مرکزی مقام پر اس کا شعبہ قائم کیا اور ان لوگوں کو منصب قضا کے لیے نامزد فرمایا جو تقویٰ، دیانت اور علمی الہیت کے لحاظ سے اسلام کے مقرر کردہ معیار پر پورا اترتے تھے، خود حضرت امیر علیہ السلام بھی رسالت مابؐ کے دور میں منصب قضا پر فائز رہے

## ایمان محسّم امام معظم

۱۷۳

تھے اور اپنے دور حکومت میں کلیدی عہدے اُنہی لوگوں کے سپرد کیے جن کی امانت، دیانت، نیکی اور راستبازی پر پورا اعتبار تھا، چنانچہ ابن عبد البر اپنی کتاب الاستیعاب ج ۳ ص ۲۷ میں لکھتے ہیں: ”حضرت علیؑ اُنہی لوگوں کو ولی و حاکم مقرر کرتے جو امین اور دیانتدار ہوتے“، اس سلسلے میں خاندانی اثرات، قبائلی طاقت، قرابت اور سفارش سے قطعاً متاثر نہ ہوتے تھے، صرف دیانت اور نظم و ضبط کی الہیت کو دیکھتے یا آج کی اصطلاح میں میرٹ کو پیش نظر رکھتے تھے اور اپنے عمال کو بھی ہدایت کرتے تھے کہ سفارش پر عہدے نہ دیں، چنانچہ ایک موقع پر فرمایا: ”لَا تَقْبَلْنَ فِي إِسْتِعْمَالِ عُمَالِكَ وَ أُمَرَائِكَ شَفَاعَةً إِلَّا شَفَاعَةَ الْكِفَायَةِ وَ الْأَمَانَةِ“، کارندوں اور کار پردازوں کو عہدہ دینے میں کسی کی سفارش قبول نہ کرو، بلکہ یہ دیکھو کہ وہ امین اور اس کام کے لیے موزوں ہیں۔

## عمال کا محاسبہ

عمال حکومت مملکت میں تعمیر اور تخریب دونوں کا کردار ادا کر سکتے ہیں، ان کی تعمیری صلاحیتوں سے نظم مملکت سنورتا ہے اور انہی کی تخریبی کا رواجیوں سے نظم و نسق بگڑتا ہے، حزم و احتیاط اور احساس فرض کا تقاضا یہ ہے کہ سربراہ مملکت عمال کے حالات و معاملات سے باخبر رہے، امیر المؤمنین علیؑ انسانی مزاج کی بے ثباتی کو خوب سمجھتے تھے وہ آنکھ بند کر کے اعتماد کر لینے کے قائل نہ تھے، ان کے رہن سہن، طور طریقہ اور چھوٹے بڑے معاملہ پر نظر رکھتے، ان کی کارکردگیوں کی حوصلہ افزائی اور ان کی کوتا ہیوں پر تنبیہ و سرزنش کرتے، بیت المال کا حساب جانچتے اور جائز و ناجائز مصرف کو دیقت نظر سے دیکھتے، اگر کسی کے متعلق خیانت کی خبر آتی تو نظریں آسمان کی طرف اٹھا کر بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے: جیسا کہ استیعاب ج ۳ ص ۲۸ میں ہے:

دلیل ہے۔ قاضی نے آپ کی طرف متوجہ ہو کر پوچھا: آپ کے پاس کیا ثبوت ہے کہ یہ زرہ آپ کی ہے؟ حضرت نے فرمایا:

”هَذِهِ دِرْعَى لَمْ أَبْعُ وَلَمْ أَهْبُ“ یہ زرہ میری ہے نہ میں نے اسے بیچا ہے اور نہ ہبہ کیا ہے۔

قاضی نے دیکھا کہ ایک طرف یہ احتمال بھی نہیں کہ دعویٰ غلط کیا ہوگا اور دوسری طرف شرعی قانون کا تقاضا یہ ہے کہ قبضہ کو دلیل ملکیت سمجھا جائے جب تک اس کے خلاف ثبوت مہینیں ہوتا، فیصلہ حضرت کے خلاف جاتا ہے، قاضی کو آپ کے خلاف فیصلہ دینے میں تردہ ہوا، حضرت نے اس کی تردید کی حالت دیکھی تو فرمایا تم وہی فیصلہ کرو جو منصب قضا کا تقاضا ہے، چنانچہ فیصلہ حضرت کے خلاف ہوا اور وہ زرہ اس نصرانی کوں گئی۔

اس واقعہ کا تجزیہ کیا جائے تو عدل کے ایسے گوشے سامنے آتے ہیں جو حضرت کی عدل پسندی اور انصاف شعاری کا روشن ثبوت ہیں، آپ خود ہی سربراہِ مملکت ہونے کی حیثیت سے اس کا فیصلہ کر سکتے تھے اور وہ فیصلہ آپ ہی کے حق میں ہوتا، مگر آپ نے پسند نہ کیا کہ مدعی فیصلہ خود کرے، اس لیے اس کا فیصلہ قاضی کے پسروں کیا اور قاضی سے یہ کہنے کی بجائے کہ اس نے چوری کی ہے یا چوری کرنے والے سے خریدی ہے یہ کہا میں نے نہ اس کے ہاتھ پیچی ہے نہ ہبہ کی ہے۔

اگرچہ مقصد یہی تھا کہ یہ چوری کا مرتكب ہوا ہے کیونکہ جب بیچی بھی نہیں گئی اور ہبہ بھی نہیں کی گئی تو پھر چوری ہی کے ذریعہ اس تک پہنچ سکتی ہے، اگر حضرت اسکی طرف چوری کی نسبت دیتے تو خلاف واقعہ نہ ہوتا، مگر آپ اسے چور کہہ کر نہ اس کے جذبات کو ٹھیس لگانا چاہتے ہیں اور نہ اس کے وقار کو مجرور کرنا چاہتے ہیں، اس لیے کہ آپ کی نظروں میں ایک زرہ کے مقابلے میں انسانی اقدار کا تحفظ زیادہ عزیز تھا،

تھے اور اپنی انصاف پر وری، معاملہ نہیں اور نکتہ رسی کا سکھ دلوں پر بھاچکے تھے۔ اس عملی تجربہ کے بعد ان سے بہتر کون سمجھ سکتا تھا کہ ملکہ قضا کن خطوط پر قائم ہونا چاہیے، حکام عدیلیہ کے فرائض کیا ہیں اور کس نجح پر انہیں تربیت دینا چاہیے کہ وہ رشوت، سفارش اور جنبہ داری سے بچ کر انصاف کے تقاضوں کو پورا کر سکیں۔

اسلام مذہبِ عدل ہے اور عدل ہی کوہ شعبے میں کارفرماد کیھنا چاہتا ہے اور ملکہ قضا کا توبنیادی مقصد ہی قیامِ عدل ہے، چنانچہ سورہ نساء کی آیت ۵۸ میں حکم ہوتا ہے:

”وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ“  
جب لوگوں کے باہمی جھگڑوں کا فیصلہ کرو تو عدل و انصاف سے فیصلہ کرو۔

اس عدل کا تقاضا ہے کہ مقدمہ کی سماعت کے دوران فریقین سے یکساں طرزِ عمل اختیار کیا جائے اور دعویٰ، جواب دعویٰ پر یکساں توجہ دی جائے، بلکہ اسلامی نقطہ نظر سے اگر قاضی سلام کرے تو الگ الگ سلام کرنے کی بجائے ایک ساتھ سلام کرے، جواب سلام دے تو ایک ساتھ جواب دے۔

کھڑا ہونے کو کہے تو دونوں کو، بیٹھنے کے لیے کہے تو دونوں کو، کسی ایک فریق کی طرف اپنا میلان ظاہرنہ کرے، تاکہ یکطرفہ التفات دوسرے فریق کے دل میں انصاف سے محرومی کا احساس پیدا نہ کر دے، اس کی ایک عمدہ مثال یہ ہے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام صفين سے پلٹتے ہوئے ایک زرہ کھو بیٹھے، چند دنوں کے بعد ایک نصرانی کو وہی زرہ پہنچ ہوئے دیکھا تو اس سے کہا یہ زرہ تو میری ہے، اس نے اپنی ملکیت ظاہر کیا، حضرت نے اس کا مقدمہ قاضی شرح کی عدالت میں دائر کر دیا۔ قاضی کے دریافت کرنے پر اس نصرانی نے کہا یہ میری زرہ ہے اور میرا قبضہ میری ملکیت کی

## ایمان مجسم امام معظم

۱۷۸

رہے، فیصلہ کرنے کے لیے رشوت نہ لے، خواہ فیصلہ صحیح ہی کرنا ہو، رشوت کبھی تختہ وہدیہ یعنی گفت کے نام سے بھی پیش کی جاتی ہے، لہذا ان لوگوں سے جنہوں نے اس کے ہاں مقدمہ دائر کر رکھا ہے، تھفہ قبول کرنے کا جواز نہیں ہے، جب تک دعویٰ اور جواب دعویٰ سن کر معاملہ کی تہہ تک نہ پہنچے فیصلہ نہ کرے، غصہ اور اونگھ کی حالت میں فیصلہ نہ کیا جائے، اس سلسلے میں کسی سے مشورہ اور رائے نہ لی جائے کیونکہ دین کے احکام و ضوابط مشورہ کے محتاج نہیں ہیں اور نہ ہی قیاس و رائے سے طے پاتے ہیں، مشورہ، جنگ یاد بیوی مصالح کے سلسلہ میں ہوتا ہے اور دین رائے کے تابع نہیں ہوتا، بلکہ احکام شرع کے اتباع کا نام ہے اور قاضی کو چاہیے کہ فریقین کے دعویٰ میں سے ایک فریق کو اپنی توجہ کا مرکز قرار نہ دے، بلکہ دونوں سے یکساں رو یہ رکھ۔

**ایمان مجسم امیر المومنین علیہ السلام کی ذات والا صفات میں صحیح علمی ذوق اور قوت فیصلہ کے امتزاج نے واقعات سے اخذ نتائج کا ملکہ بدرجہ اتم پیدا کر دیا تھا اور آپ ان پیچیدہ گھنیوں کو سلبھانے کے لیے دوسرے لوگ جن سے عاجز و درماندہ ہو جاتے تھے اس طرح حل کر دیتے کہ اصل واقعہ کا ایک ایک گوشہ بے نقاب ہو کر سامنے آ جاتا اور یہ حضرت کا وہ امتیازی و صفت تھا، جس میں کوئی آپ کا مثلی و نظیر نہ تھا، چنانچہ اکابر صحابہ حل قضایا اور فصل خصومات میں آپ کی طرف رجوع کرتے اور آپ کے فیصلے پر مطمئن ہو جاتے اور اس کا بر ملا اعلان بھی کرتے ہیں۔**

حضرت امیر المومنین علیہ السلام کی قوت فیصلہ اور مہارت قضائیے کے بارے میں پیغمبر اکرم ﷺ کا فرمان ذی شان کفایۃ الطالب ص ۱۹۰ میں ہے، آپ فرماتے ہیں:

”اعْلَمُ أُمَّتِي بِالسَّنَّةِ وَالْقَضَاءِ بَعْدِي عَلَىٰ بُنُّ أَبِي طَالِبٍ“ میری امت میں میرے بعد سب سے بڑھ کر سنت و قضائیے کے جاننے والے علی بن ابی طالب ہیں۔

صوات علی اقتضاناً صوات علی اقتضاناً“ میں حضرت عمر فرماتے ہیں:

## ایمان مجسم امام معظم

۱۷۷

اگرچہ فیصلہ آپ کے خلاف ہوا اور مقدمہ ہار گئے، مگر حقیقت میں حضرتؐ کی یہ اخلاقی جیت تھی، جس کا رد عمل یہ ہوا کہ اس نصرانی کو جیت کے باوجود اپنی شکست کا احساس ہوا و راس کے ضمیر نے اسے بھنجھوڑا اور جب عدالت گاہ سے باہر نکلا تو حضرت سے آنکھیں چارنہ کر سکا، دبے لبجے میں مذدرت کرتے ہوئے کہا: ”یہ زرہ آپ کی ہے، میں نے صفحیں کے راستے سے اسے ٹھایا تھا، اب یہ زرہ حاضر ہے اور میں آپ کی بلند نفسی، عالی ظرفی اور عدل پسندی کو دیکھ کر اسلام قبول کرتا ہوں، حضرتؐ زرہ کی واپسی پر تو کیا خوش ہوتے البتہ اس کے اسلام لانے پر ضرور خوش ہوئے اور وہ زرہ اسے ہبہ کر دی اور ایک گھوڑا بھی اس کے ساتھ مرحمت فرمایا۔“

## ایمان مجسم اور قضا و شہادات

شرعی احکام کے مطابق باہمی تباہی اور جھگڑوں کے تصفیہ کا نام قضا ہے، اس کام کی اہمیت اسی سے ظاہر ہے کہ عدل و انصاف کا حصول، حقوق عامہ کا تحفظ اور تمدنی نظام کا نظام اسی سے وابستہ ہے، لیکن جتنا یہ فریضہ ہم ہے اتنا ہی گوناگون پیچیدگیوں کی وجہ سے کٹھن اور دشوار بھی ہے اور اپنے ایچھے ذی فہم صحیح نتیجہ پر پہنچنے سے قادر ہوتے ہیں، اور اگر پہنچ بھی جائیں تو مالی مفادات اور تعلقات و روابط کی فولادی دیواریں ان کی راہ میں حائل ہو جاتی ہیں اور انصاف و حق رسی کی بجائے ضیاء حقوق پر آمادہ ہو جاتے ہیں، صرف وہی افراد اس سے عہدہ برا آ ہو سکتے ہیں جن کا قلب و ضمیر مادی آلاتشوں سے پاک و صاف ہو اور احساس فرض کے پیش نظر اس منصب کی ذمہ داریوں کی تکمیل میں فرق نہ آنے دیں۔

اس منصب کا تقاضا یہ ہے کہ قاضی جو فیصلہ کرے پوری دیانتداری کے ساتھ کرے اور بے جا و رعایت، جانبداری، خیانت اور بے راہ روی سے کنارہ کش

اور دونوں نے اپنی اپنی ملکیت کے گواہ پیش کیے، حضرتؐ نے ان دونوں سے قسم کا مطالبه کیا، ان میں سے ایک نے قسم کھانے سے انکار کر دیا اور دوسرے نے قسم کھائی، آپؐ نے وہ چوپا یہ قسم کھانے والے کے حوالے کر دیا، اگر دونوں گواہ پیش کرتے مگر ان کی تعداد میں فرق ہوتا تو ان کی کمی بیشی کے اعتبار سے فیصلہ کرتے، چنانچہ دو شخصوں نے ایک خچر کی ملکیت کا دعویٰ کیا، ایک نے پانچ گواہ اور دوسرے نے دو گواہ ملکیت کے پیش کیے، حضرتؐ نے پانچ گواہ پیش کرنے والے کو پانچ حصوں کا اور دو گواہ پیش کرنے والے کو دو حصوں کا مالک قرار دیا اگر کوئی پیچیدہ صورتحال پیش آتی تو قرعد سے کام لیتے، چنانچہ یمن میں ایک چھت کے بیٹھنے سے گھر کے افراد بکر ہلاک ہو گئے مگر دو کمسن بچے زندہ بچ رہے، ان میں سے ایک آزاد تھا اور ایک غلام، مگر آزاد اور غلام میں تمیز نہ ہو سکی، حضرتؐ کے سامنے قضیہ پیش ہوا، آپؐ نے قرعداً اور ایک کو آزاد قرار دے کر وارث ٹھہرایا اور دوسرے کو آزاد کر دیا۔

## شہادات:

عدلیہ کے رو بروکسی واقعہ کو ثابت کرنے یا رد کرنے کے لیے جو بیان دیا جائے ”شہادت“ کہلاتا ہے، تاکہ حاکم اس شہادت کی روشنی میں مجرم کو اس کے جرم کی سزادے یا کسی کا حق متاثر ہوتا ہو تو اس کی حق رسی کرے الہذا اگر کسی واقعہ یا حق کا اثبات کسی کی شہادت پر مخصر ہو اور اسے گواہی کے لیے طلب کیا جائے تو اسے اپنے علم و مشاہدہ کے مطابق گواہی دینا چاہیے اور اس سے پہلو تھی نہیں کرنا چاہیے، چنانچہ سورہ بقرہ آیت ۲۸۲ میں ارشاد باری ہے: ”وَلَا يَأْبَ الشُّهَدَاءِ إِذَا مَا دُعُوا“ جب گواہ گواہی کے لیے گواہ طلب کیے جائیں تو انکار نہ کریں۔

اسلام میں گواہی کے لیے عادل اور صحیح العقیدہ ہونا ضروری ہے تاکہ اس کی

بہتر فیصلہ کرنے والے ہیں۔

کتاب الاستیعاب ص ۳۲۳ میں ہے، حضرت ابن مسعود کہتے ہیں: ”کُنَا نَتَحَدَّثُ إِنَّ أَقْضَى أَهْلَ الْمَدِينَةِ عَلَىٰ“، ہم یہ تذکرہ کیا کرتے تھے کہ اہل مدینہ میں علیؐ سب سے بہتر فیصلہ کرنے والے ہیں، فتح الباری جلد ۸ ص ۱۳۶ میں ہے ابو سعید خدری اور قادہ النصاری کہتے ہیں: ”أَقْضَاهُمْ عَلَىٰ“ سب لوگوں سے بڑھ کر فیصلہ کرنے والے علیؐ ہیں۔

ایمان محسّم، امیر المؤمنین امام علیؐ کے سامنے جو بھی مقدمات پیش ہوتے آپ ان کا فیصلہ قرآن و سنت کے مطابق فرماتے جیسا کہ امام شیخ مفید میں ہے، امام جعفر صادق علیؐ فرماتے ہیں: ”مَا رَأَيْتُ عَلِيًّا قَضَى قَضَاءً إِلَّا وَجَدْتُ لَهُ أَصْلًا فِي السُّنْنَةِ“، میں نے علیؐ علیہ السلام کے جس فیصلہ پر نظر کی اس کی اصل و بنیاد سنت میں موجود پائی۔

باب مدینۃ العلم کا ہر فیصلہ چونکہ کتاب و سنت کی بنیاد پر ہوتا، اس لیے وہ آخر کی حیثیت رکھتا تھا، جس میں نہ روبدل کی گنجائش ہوتی تھی اور نہ ہی ترمیم و تنسیخ کی، چنانچہ متدرک الوسائل میں ہے حضرت امیر خود فرماتے ہیں: ”اگر میرے پاس دو شخص کوئی جھگڑا نہیں کے لیے آئیں اور میں کوئی فیصلہ کروں اور پھر ایک طویل مدت کے بعد دوبارہ اسی قضیہ کو لے کر آئیں تو میرا فیصلہ وہی ہو گا جو پہلے تھا ”لَا انَ الْقَضَاءَ لَا يَحُولُ وَلَا يَرُولُ أَبَدًا“، کیونکہ فیصلے میں نہ تو روبدل ہوتا ہے اور نہ ہی حکم کبھی برطرف ہوتا ہے۔

مقدمات کا فیصلہ کرنے کے سلسلے میں امیر المؤمنین کا طریق کا ریتھا کہ اگر ایک چیز کی ملکیت کے دو دعویدار ہوتے اور دونوں کا اس پر قبضہ ہوتا تو دونوں کو نصف، نصف کا مالک قرار دیتے، چنانچہ دوآدمیوں نے ایک اونٹ کے بارے میں دعویٰ کیا

## ایمان محسمنامہ معمظم

۱۸۲

اگر دو گواہ کسی شخص کے بارے میں گواہی دیں کہ اس نے چوری کی ہے اور اس کی پاداش میں اس کا ہاتھ کاٹ دیا جائے اور پھر ان گواہوں میں سے ایک مخرف ہو جائے اور یہ کہے کہ مجھے اشتباہ یعنی غلط فہمی ہوئی ہے تو اسے ہاتھ کاٹنے کی آدھی دیت دینا ہوگی اور اگر دوآدمیوں نے ایک شخص کے بارے میں چوری کی گواہی دی جس پر اس کا ہاتھ کاٹ دیا گیا، پھر کہیں کہ ہمیں اشتباہ ہو گیا تھا تو پوری دیت دیں گے، چنانچہ دو آدمیوں نے ایک شخص کے بارے میں چوری کی گواہی دی اور حضرت نے اس کا ہاتھ کاٹ دیا مگر کچھ دنوں بعد ایک اور شخص کو لائے اور کہا: ہمیں غلط فہمی ہوئی وہ چور نہ تھا جس کا ہاتھ کاٹا گیا تھا بلکہ چور یہ ہے، حضرت نے حکم دیا کہ وہ دونوں پہلے شخص کے قطع یہ— ہاتھ کاٹنے، کی دیت دیں اور دوسرے شخص کے بارے میں ان کی گواہی رد کر دی۔

اگر کسی شخص کے بارے میں قتل یا زنا کی گواہی دی جائے اور اس کے نتیجے میں اسے سنگ سار کر دیا جائے اور بعد میں گواہ کہیں کہ ہمیں اشتباہ یعنی غلط فہمی ہوئی تھی تو ان گواہوں پر قتل کی دیت عائد ہوگی اور اگر یہ کہیں کہ ہم نے عمدًا غلط شہادت دی تھی تو وہ قتل کے سزاوار ہوں گے، چنانچہ چار آدمیوں نے ایک شخص کے بارے میں زنا کی گواہی دی اور اس شہادت کی بنابر اسے سنگسار کر دیا گیا، بعد میں ایک گواہ مخرف ہو گیا، حضرت نے فرمایا اگر وہ یہ کہتا ہے کہ مجھے اشتباہ ہو گیا تھا تو وہ ایک چوتھائی دیت دے اور اگر دو گواہ ایسا کہیں تو وہ نصف دیت دیں، اگر تین گواہ غلط فہمی کا کہیں تو یہ تین چوتھائی دیت دیں، اگر چاروں گواہ یہ کہیں کہ ہمیں اشتباہ ہو گیا تھا تو پوری دیت ادا کریں گے، لیکن اگر یہ کہیں کہ ہم نے جھوٹی گواہی دی تھی وہ قتل کے سزاوار ہوں گے۔ اگر یہ اندیشہ ہو کہ گواہوں سے ایک دوسرے کے سامنے گواہی طلب کی گئی تو ایک کی گواہی دوسروں کی گواہی پر اثر انداز ہوگی تو اس صورت میں گواہوں سے الگ الگ

## ایمان محسمنامہ معمظم

۱۸۱

گواہی پر اعتماد کیا جاسکے اور کسی کی حق تلفی نہ ہونے پائے، اگر وہ فاسد العقیدہ اور غیر عادل ہوگا تو اس کی گواہی قبل قبول نہ ہوگی، جیسا کہ منتدر ک الوسائل میں امیر المؤمنین علیہ السلام کا ارشاد گرامی ہے: ”کسی خارجی، قدری، مرجی، اموی، ناصیبی اور فاسق کی گواہی صحیح نہیں ہے“

البتہ اگر فاسق صدق دل کے ساتھ تائب ہو چکا ہو تو اس کی گواہی قبول کی جائے گی، چنانچہ امیر المؤمنین علیہ السلام کے سامنے ایک ایسے شخص نے گواہی دی جس کا ایک ہاتھ اور ایک پیر چوری کے جرم میں کاٹا جا چکا تھا، حضرت نے اس کی گواہی کو قبل قبول سمجھا، کیونکہ وہ صدق دل سے توبہ کر چکا تھا اور لوگوں نے بھی اس کی نیک چلنی کی تصدیق کی تھی۔

اگر گواہ غلام ہو مگر وہ عادل ہو تو یہ غلامی گواہی کو قبول کرنے سے مانع نہ ہوگی، جیسا کہ وسائل الشیعہ میں ہے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام کا ارشاد ہے، ”لَا يَأْسَ فِي شَهَادَةِ الْمَمْلُوكِ إِذَا كَانَ عَادِلاً“، غلام کی گواہی میں کوئی ہر جنہیں جبکہ وہ عادل ہو۔

اگر دو گواہوں کی گواہی میں اختلاف ہو تو اسے رد کر دیا جائے گا اور اگر دونوں شہادتوں کا عنوان تو مختلف ہو مگر ان میں باہمی لزوم پایا جاتا ہو تو وہ قبل قبول ہوں گی، جیسا کہ حضرت عمر کے سامنے قدامہ بن مظعون کو پیش کیا گیا اور عمر و تمیی اور معلی بن جارود نے گواہی دی کہ اس نے شراب پی ہے، ان میں سے ایک نے کہا: میں نے اسے شراب پیتے دیکھا ہے اور دوسرے نے کہا: میں نے اسے شراب کی ق کرتے دیکھا ہے، حضرت عمر نے امیر المؤمنین سے دریافت کیا کہ آپ اس بارے میں کیا فرماتے ہیں: جبکہ دونوں گواہوں کی گواہی مختلف ہے، امام نے فرمایا: گواہی میں کوئی اختلاف نہیں ہے، اس نے شراب پی ہے جب ہی تو شراب کی قہ کی ہے۔

ایمان محسّم، امام معظم، امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام نے جہاں مکملہ قضاو شہادات کو صحیح اسلامی خطوط پر چلا یاد ہاں اسلامی معاشرہ میں انسان کے بنیادی حقوق کا تحفظ بھی کیا اور یہ حقوق بنیادی طور پر چار ہیں:

۱۔ پہلا حق، حق حیات ہے، جس کا مقصد یہ ہے کہ ہر شخص کو اس دنیا میں جیسے کا حق ہے اور کسی فرد یا گروہ کو یعنی نہیں پہنچتا کہ وہ کسی کو زندگی سے محروم کر دے، اسلام جو پُر امن زندگی کا داعی اور حیاتِ انسان کا پاسبان ہے، قتل کو انہائی سنگین جرم قرار دیتا ہے اور ایک خون ناتحت کو اتنی اہمیت دی ہے جتنی سب لوگوں کو موت کے گھاٹ اتار دیئے جانے کو دی جاسکتی ہے اور امیر المؤمنین نے اس کی مکمل پاسداری کی۔

۲۔ دوسرا حق، آزادی فکر کا حق ہے، اسلام اسی فکری آزادی کا حق لے کر آیا اور تمام تقیدی بندشوں کو توڑ کر آزادانہ فکر کی دعوت دی، اس نے نہ فکری آزادی پر پھرا بٹھایا اور نہ اس کی اجازت دی کہ مذہبیات میں جبرا و اکراہ سے کام لیا جائے، امیر المؤمنین کا دور، حریت فکر کا شاہ کار ہے، آپ نے آزادی فکر کا پرچم بلند کیا اور انسان کو اس کی بھولی بسری آزادی یاددالاتے ہوئے فرمایا: "لَا تَكُنْ عَبْدَ غَيْرِكَ وَقَدْ جَعَلَكَ اللَّهُ حُرًّا" جب اللہ نے تمہیں آزاد پیدا کیا ہے تو دوسروں کی غلامی کا جوا پنی گردنوں میں نہ ڈالو۔

۳۔ تیسرا حق، آزادی عمل کا حق ہے، یعنی انسان اپنے اعمال و افعال میں ایک حد تک آزاد ہے اور اس کی مرضی کے خلاف نہ کسی کام پر مجبور کیا جاسکتا ہے اور نہ روکا جاسکتا ہے، وہ جس میں اپنے لیے بہتری سمجھا سے کرے، جس میں ضرور نقصان دیکھے اسے نہ کرے، بشرطیکہ اس کے اعمال مفادِ عامہ کے لیے مضر اور ملک و ملت کے لیے نقصان دہ نہ ہوں۔

گواہی لینا چاہیے، امیر المؤمنین ایسے موارد پر گواہوں کو ایک دوسرے سے الگ کر کے گواہی لیتے، تاکہ ان کےاتفاق یا اختلاف سے اصل واقعہ کی صحت یا عدم صحت واضح ہو سکے۔

چنانچہ ایک شخص سفر میں گیا اور اس کے گھر میں اس کی بیوی اور دوسری ایک یتیم لڑکی تھی، اس کی بیوی کو یہ خیال ہوا کہ کہیں اس کا شوہر اس لڑکی سے عقد نہ کر لے اُس نے کوئی نشہ آور چیز اسے پلائی اور اپنی چند ہمسایہ عورتوں کی مدد سے اس کی بکارت زائل کر دی، جب اس کا شوہر سفر سے پلٹ کر آیا تو اس کی بیوی نے بتایا کہ یہ لڑکی بدکاری کی مرتبہ ہوئی ہے اور اپنی شریک کار ہمسایہوں سے بھی کھلوا یا، چنانچہ اس بارے میں امیر المؤمنین کی طرف رجوع کیا گیا، تو آپ نے اس عورت کو بلا کر پوچھا کہ تیرے پاس اس الزام کا ثبوت کیا ہے؟ اس نے اپنی ہمسایہوں کو گواہی کے لیے پیش کیا، آپ نے انہیں ایک دوسرے سے الگ کر کے ان میں سے ایک کو طلب کیا اور اس سے کہا: اگر تو نے صحیح واقعہ نہ بتایا تو میری تلوار سے نہ نچ سکے گی، اس نے جان کی امان مانگی، اور صحیح واقعہ بیان کر دیا، جب اس عورت کی فریب کاری ظاہر ہو گئی تو آپ نے اس عورت اور اس کی ہمسایہوں سے چار سو درہم اس لڑکی کو دلوائے اور اس شخص کو کہا کہ وہ اس عورت کو طلاق دے کر علیحدہ کر دے اور اس لڑکی کو اپنے عقد میں لے لے، وسائل الشیعہ میں ہے کہ اس کے بعد آپ نے فرمایا: "اللَّهُ أَكْبَرُ، إِنَّا أَوْلَ مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ الشَّهُودِ إِلَّا دَانِيَالَ النَّبِيِّ" اللہ بزرگ و برتر ہے! میں حضرت دانیال نبی کے بعد وہ پہلا فرد ہوں جس نے گواہوں کو ایک دوسرے سے الگ الگ کر کے گواہی کے لیے طلب کیا۔

بنیادی حقوق:

## معاشری نظام

اسلام کا نظریہ معيشت فطرت سے ہم آہنگ اور تمام معاشری مشکلات کا واحد حل ہے اور یہ سرمایہ داری اور اشتراکی نظریات سے بالکل مختلف ہے، یہ نظام نہ تو تجربوں کا مرہون منت ہے اور نہ ہی اقتصادی ماہرین کی ذہنی کاؤش کا نتیجہ ہے، بلکہ رب العالمین کا تجویز کردہ اور سرورِ کائنات رسول عظیم حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کا پیش کردہ ہے، اس نظام کی اساس شخصی یا گروہی مفادات کے بجائے عمومی مفاد پر ہے، کیونکہ اللہ کسی خاص فرد یا کسی خاص گروپ کا رب نہیں بلکہ ”**هُوَ رَبُّنَا وَ رَبُّكُمْ**“ وہ ہمارا بھی رب ہے اور تمہارا بھی رب ہے، اس کی رو بیت کا سایہ سب پر یکساں ہے، اس لیے اس کے قائم کردہ نظام میں اجتماعی مفاد ہی ملحوظ ہوگا اور شخصی یا گروہی مفاد کا شاہد تک نہیں ہو سکتا۔ امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام نے انہی اصولوں پر معيشت کا نظام قائم کیا، جو اسلام کے نظریاتی تقاضوں کے عین مطابق تھا، اگرچہ وہ دور اسلامی نظام معيشت کے نفاذ کے لیے سازگار نہیں تھا، کیونکہ سابقہ ملکی فتوحات اور خزانہ عامرہ کے عطیات کی بدولت مسلمانوں میں سرمایہ داری کا رجحان پیدا ہو چکا تھا اور سرمایہ داروں کا ایک طبقہ بھی موجود تھا جو اسلام کی سادگی اور سادہ معاشرت کو خیر باد کہہ کر محلاتی زندگی کا خوگر ہو چکا تھا اور انسان جس زندگی کا خوگر ہو جاتا ہے اس میں تبدیلی آسانی سے گوارا نہیں کرتا، مگر حضرت علیؓ نے اس طبقہ کو خاطر میں لائے بغیر معاشری انقلاب پیدا کرنے اور سرمایہ داروں اور جاگیر داروں کی بساط پیٹھ دینے کا تہیہ کر لیا، تاکہ معاشرے کو ان تمام خرایوں سے پاک صاف کر دیں جو سرمایہ داری کی بدولت گھر گھر پہنچ چکی تھیں۔ چنانچہ زمام حکومت ہاتھ میں لیتے ہی سابقہ حکومت کی عطا کردہ جاگیروں کو واپس لانے کا حکم دیا اور فرمایا: ”**خدا کی قسم! ایسا مال بھی کہیں نظر آتا جو**

امیر المؤمنین علیہ السلام فکری آزادی کی طرح عملی آزادی کے بھی حامی اور اس پرختنی سے عامل تھے، انہوں نے کسی فرد کو ایسے عمل پر مجبور نہیں کیا جس پر اس کا دل آمادہ اور ضمیر مطمئن نہ ہو۔

۳۔ چوتحاق، طبقاتی مساوات کا حق ہے اور طبقاتی مساوات کا مطلب یہ ہے کہ رنگ و نسل اور جغرافیائی امتیازات ختم کر کے انسان کو انسان ہونے کی حیثیت سے یکساں قبل احترام سمجھا جائے اور سب کے معاشرتی و معيشتی حقوق ایک سطح پر رکھے جائیں خواہ وہ عربی ہو یا عجمی، امیر ہو یا غریب، کالا ہو یا گورا، کیونکہ تمام انسان ایک ہی خالق کے بندے اور ایک ہی نوع کے افراد ہیں اور رنگ و نسل کا تفاوت، قومیت و وطنیت کی تفریق، خاندانی بلندی و پستی صرف دور جاہلیت کے امتیازات ہیں جنہیں ایک طبقہ نے اپنی بالادستی کے جواز کے لیے عوام کے ذہنوں میں راسخ کیا، البتہ ایک کو دوسرے پر برتری ہو سکتی ہے تو تقویٰ اور فرض شناسی سے جیسا کہ سورہ حجرات ۱۳/۱ میں ارشاد ہوتا ہے: ”**إِيَّاهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَ قَبَائِيلَ لِتَعَارِفُوا إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَكُمْ**“ اے لوگو! ہم نے تمہیں مرد اور عورت سے پیدا کیا ہے اور تمہیں مختلف خاندانوں اور قبیلوں میں قرار دیا ہے تاکہ آپس میں شناسائی ہو اور اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ معزز وہ ہے جو سب سے زیادہ پر ہیز گا رہے۔

امیر المؤمنین اسلامی نظریہ مساوات کے علمبردار اور انسانی حقوق کے نگران تھے، انہوں نے قریشی، غیر قریشی، عربی، عجمی، آزاد، غلام سب کے حقوق یکساں قرار دیئے اور قبائلی بلندی و خاندانی پستی کے اعتبار سے انسانی برادری میں افتراق و امتیاز گوارا نہیں کیا۔

یکساں برتاؤ ہوتا تھا، مگر آپ کے بعد برابری کی تقسیم کی پابندی ختم کر دی گئی، چنانچہ دوسری خلافت کے دور میں بیت المال میں سے کسی کو کم کسی کو زیادہ وظیفہ ملتا تھا، ازواج پیغمبر کو دوسری خواتین پر ترجیح دی جاتی تھی اور ایک خاص بیوی کو دوسری ازواج سے دوہزار زائد وظیفہ ملتا تھا، بدریین کے وظائف ان لوگوں سے زیادہ تھے جو بدر میں شریک نہیں ہوئے تھے اور مہاجرین کو انصار پر فوکیت حاصل تھی، بعد کے دور میں یہ پابندی بھی ختم کر دی گئی، کتاب و سنت اور سیرت شیخین پر عمل کرنے کی پابندی کا عہد کرنے کے باوجود نہ تقسیم کی برابری ضروری تھی اور نہ تقسیم بالمدارج بلکہ مسلمانوں کا سرمایہ عزیزوں دوستوں، ہواخواہوں کے ایک خاص گروہ کی تن پروری کے لیے مخصوص کر دیا اور جسے چاہا جس قدر چاہا بطور عطیہ بخش دیا۔

ایمان مجسم، امام معظم، امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام نے جب بیت المال کا نظم و نص سننجالا تو عمل پیغمبر کے مطابق جومال جس شہر میں جمع ہوتا اُسی شہر میں تقسیم فرمادیتے، اگر وہاں سے نکل کر آتا تو بیت المال میں سمیٹ کر رکھنے کے بجائے ہر جمعہ کو مستحقین میں تقسیم کر کے بیت المال خالی کر دیتے۔ جب بیت المال خالی ہو جاتا تو اپنے ہاتھ سے اس میں جھاڑ دیتے۔ دور کعت نماز پڑھے اور فرماتے ”خدادا شکر ہے کہ میں جس طرح خالی ہاتھ اندر آیا اُسی طرح خالی ہاتھ باہر جا رہوں“، علامہ ابن عبدالبرانی کتاب الاستیعاب جلد ۲ ص ۵۰ میں تحریر کرتے ہیں:

”وَ كَانَ لَا يَدْعُ فِي بَيْتِ الْمَالِ مَا لَا يَبْيَثُ فِيهِ حَتَّى يُقْسِمُهُ إِلَّا أَن يَغْلِبَهُ شُغْلٌ فَيُضْبَحُ إِلَيْهِ“

حضرت نے یہ نوبت نہیں آنے دی کہ رات گزاریں اور مال بیت المال میں پڑا رہے، بلکہ رات سے پہلے اسے تقسیم کر دیا کرتے تھے، البتہ اگر کوئی مانع ہوتا تو صحیح ہونے دیتے۔

عورتوں کے مہر اور کنیزوں کی خریداری پر خرچ کیا جا چکا ہوتا تو اسے بھی واپس پلاتا لیتا،“ چنانچہ حکومت کے دولت خانے سے تواریں، زر ہیں اور صدقہ کے اونٹ لے لیے اور اعلان عام کیا کہ جس کسی کے پاس حکومت کا دیا ہوا مال ہو وہ بیت المال میں جمع کرادے، شرح بن ابی الحدید جلد ۲ ص ۲۷۱ میں ہے کہ اس اعلان سے سابقہ حکومت کے مراعات یافتہ لوگوں اور سرمایہ داروں میں کھلبائی تھی اور ولید بن عقبہ نے حضرت کی خدمت میں حاضر ہو کر کہا: ہم آپ کی بیعت کیے لیتے ہیں بشرطیکہ وہ مال جو خلافت کی دادوہش کے نتیجے میں ہمیں ملا ہے وہ ہم سے نہ جھینا جائے، تو حضرت نے فرمایا:

”میں اس مال کو چھوڑ دوں جو تم لوگوں نے ہتھیا لیا ہے تو یہ میرے بس کی بات نہیں ہے کہ میں اللہ کے حق سے دستبردار ہو جاؤں جو تمہارے اور تمہارے دوسروں کے ذمہ ہے“

### بیت المال کی تقسیم

حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم زکوٰۃ و صدقات اور مال غنیمت کو جمع رکھنے کے بجائے مال غنیمت کو مجاہدین میں اور دوسرے اموال جس شہر اور علاقے میں موصول ہوتے وہیں کے مسلمانوں کے درمیان فوراً تقسیم کر دیتے، اس لیے نہ بیت المال تشکیل دیا گیا نہ اس کی ضرورت محسوس کی گئی، حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد فتوحات کے نتیجے میں روم و ایران کے خزانے مدینہ میں سمٹ آئے تو بیت المال کی بنیاد رکھی گئی اور اس کے نظم و انصرام کے لیے محکمہ مالیات قائم کیا گیا، اس محکمے کی زیر نگرانی سرمایہ سمیٹ کر رکھا جاتا جس سے رفاهی امور انجام دیئے جاتے اور سالانہ وظائف کی تقسیم ہوتی، حضور رسالت آب کے دور میں تقسیم کی بنیاد عدل و مساوات پر تھی اور سب سے

حضرت امیر بیت المال میں اعلیٰ، ادنیٰ، قرشی، غیر قرشی، آزاد اور غلام سب کا حق مساوی سمجھتے تھے اور رنگ نسل اور قومیت وطنیت کی بنا پر امتیاز کو گوارانہ کرتے تھے اور اعلان کر دیا تھا کہ میں سب امتیازات ختم کر دوں گا، آپ کے بھائی عقیل نے یہ علان سناتے حضرت سے کہا: ”آپ مجھے اور مدینہ کے ایک جہشی کو ایک سطح پر رکھیں گے؟“ تو آپ نے فرمایا:

”إِجْلِسْ رَحْمَكَ اللَّهُ وَ مَا فَضْلُكَ عَلَيْهِ إِلَّا بِسَابِقَةٍ  
أُوْ تَقْوَىٰ“

بیٹھ جاؤ، خدا تم پر حرم کرے اگر تم کو اس پر فضیلت ہو سکتی ہے تو تقویٰ اور سبقت اسلام کی وجہ سے۔

ایک مرتبہ آپ کی ہمشیرہ ”ام ہانی“ بنت ابی طالب آپ کے ہاں آئیں آپ نے انہیں بیت المال سے بیس درہم دیئے، انہوں نے واپس پلٹ کر اپنی ایک عجمیہ کنیز سے دریافت کیا کہ امیر المؤمنین نے تمہیں کیا دیا ہے؟ اس نے کہا: بیس درہم! یہ سن کر ام ہانی، آپ کے پاس آئیں اور کہا: آپ نے جو کنیز کو دیا ہے وہ مجھے دیا ہے! حالانکہ میرا حق فائق ہے، حضرت نے فرمایا: ”خدا کی قسم! اس مال میں بنی اسرائیل کو بنی اسحاق پروفیت حاصل نہیں ہے!“

اسی طرح کے ہزاروں ایسے واقعات ہیں جن پر نظر کرنے سے بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے کہ حضرت نے تقسیم اموال میں وہی طرز عمل اختیار کیا جو پیغمبر اکرمؐ کا طرز عمل تھا، نہ بیت المال میں مال جمع کر کے رکھا، نہ تقسیم میں رنگ اور نسل کا امتیاز کیا، بلکہ عدل و مساوات کے جو پیمانے وضع کیے اور حق و انصاف کے جو معیاری نمونے پیش کیے دنیا اس کی مثال پیش کرنے سے قاصر ہے، کیا اس کی مثال کہیں نظر آتی ہے کہ حقیقی بھائی اپنے بچوں کی پرورش کے لیے بیت المال سے چند سیر جو کا مطالبه

سابقہ حکومتوں میں بیت المال کی غیر مساویانہ تقسیم نے معاشی نظام کو غیر متوازن بنادیا تھا، حضرت نے اس میں تبدیلی ضروری تجویزی اور غیر مساویانہ تقسیم کے بجائے اسلامی مساوات کے نظریے کو پھر سے زندہ کیا اور چھوٹے بڑے کا امتیاز ختم کر کے سب کا حصہ یکساں قرار دیا، اگرچہ یہ طرز عمل امتیاز پسند ہنینتوں پر شاق گزرا اور سرمایہ دار طبقہ کی طرف سے اس کی مخالفت بھی ہوئی مگر آپ کسی کو خاطر میں نہ لاتے اور اپنے اصول سے جو عین اسلامی اصول تھا ہٹا گوارانہ کیا۔ چنانچہ عبد اللہ بن ابی رافع بیان کرتے ہیں کہ جب طلحہ وزیر نے یہ دیکھا کہ تقسیم مال میں ان کا امتیاز خطرے میں ہے تو وہ حضرت کے پاس آئے اور کہا: یا امیر المؤمنین! خلافت ثانیہ کے دور میں ہمیں اتنا اور اتنا دیا جاتا تھا، آپ بھی اس کا لاحاظہ رکھیں، آپ نے فرمایا: یہ چھوڑو کہ فلاں تمہیں کتنا دیا کرتے تھے کتنا نہیں، یہ بتاؤ کہ حضرت رسول اللہ (ص) تمہیں کتنا دیا کرتے تھے؟ یہ سن کرو وہ دونوں چپ ہو گئے حضرت نے انہیں خاموش دیکھا تو فرمایا کیا حضرت رسول اللہ (ص) برابری کے اصول پر کاربند نہ تھے؟ کہا: ہاں! وہ سب میں برابر، ابرا بر تقسیم کیا کرتے تھے، امام نے فرمایا: ”سنن رسول زیادہ قابل عمل ہے یا کسی اور کی سنن؟“ کہا: قابل عمل تو سنن رسول ہے، مگر ہمیں اسلام میں سبقت کا شرف حاصل ہے، ہم نے اسلامی غزوہات میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا ہے اور ہمیں رسول اللہ سے قرابت بھی ہے۔ فرمایا: اسلام میں تمہیں سبقت حاصل ہے یا مجھے؟ کہا: آپ کو! تو فرمایا: تم نے جہاد میں زیادہ حصہ لیا ہے یا میں نے؟ کہا: آپ نے! فرمایا: تمہیں رسول سے زیادہ قرابت حاصل ہے یا مجھے؟ کہا: آپ کو! پھر حضرت نے نزدیک کھڑے ایک مزدور کی طرف اشارہ کیا اور کہا: اس مال میں میرا اور اس مزدور کا برابر حصہ ہے، جب میں اپنے لیے امتیاز گوارانہ نہیں کرتا تو تمہارے لیے کیونکر گوارا کیا جا سکتا ہے!

## ایمان محسّم امام معظم

۱۹۲

مسکی دانشوار اور دیب ”جارج جرداق“ نے اپنی کتاب ”الامام علیٰ صَوْٹُ الْعَدَالَةِ الْإِنْسَانِیَّةِ“ میں لکھا ہے کہ ”قُتْلَ عَلِیٰ فِی مُحْرَابِ عِبَادِیْهِ لِشَدَّةِ عَذْلِیْهِ“، مولانا علیہ السلام کو محرب عبادت میں اس لئے شہید کیا گیا کہ آپ عدالت کے معاملے میں بڑے سخت تھے۔

حضرت علی علیہ السلام کا حکومت کرنے کا اصل مقصد اور ہدف ہی یہی تھا کہ لوگوں کے درمیان حق و عدالت کے ساتھ کام لیا جائے۔ چنانچہ (نحو البالغہ خطبہ ۳۳ میں ہے) حضرت ابن عباسؓ کہتے ہیں کہ میں مقام ”ذی قار“ میں مولانا علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا تو دیکھا کہ اپنے جو تے کو خود تک لگا رہے ہیں، مجھے دیکھتے ہی بول اٹھے، ”تمہارے نزدیک اس جو تے کی کیا قیمت ہوگی؟“ تو میں نے عرض کیا: ”اس کی کیا قیمت ہوگی، یہ تو پھینک دینے کے قابل ہے،“ یہ سن کر فرمایا: ”وَاللَّهِ لَهِيَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ امْرَتُكُمْ“، خدا کی قسم میرے نزدیک یہ جو تماہی حکومت سے زیادہ محبوب ہے۔ ”إِلَّا إِنْ أُقْيِمَ حَقًا أَوْ أَدْفَعَ بَاطِلًا“، میں نے حکومت تو صرف اس لئے میں ہے تاکہ کے اس کے ذریعہ حق کو قائم کر سکوں اور باطل کو دور پھینک دوں۔

اسی مقام پر آپ ہی ارشاد فرماتے ہیں:

”اللَّهُمَّ إِنِّي تَعْلَمُ أَنَّهُ لَمْ يُكُنِ الذِّي كَانَ مِنَ الْمُنَافِسَةِ فِي سُلْطَانٍ وَلَا التِّسْمَاسَ شَيْءٌ مِنْ فُضُولِ الْحُطَامِ وَلِكِنْ لِنَرُؤُدَ الْمَعَالِمَ مِنْ دِينِكَ وَنُظْهِرَ الْإِصْلَاحَ فِي بِلَادِكَ، فَيَامَنِ الْمَظْلُومُونَ مِنْ عِبَادِكَ وَتَقَامُ الْمُعَطَّلَةُ مِنْ حُدُودِكَ“ پروردگار! تو بہتر جانتا ہے جو کچھ ہم انعام دے چکے ہیں، ہمارا قدام اس لئے نہیں تھا کہ ہم ملک

## ایمان محسّم امام معظم

۱۹۱

کرے، بہن اپنے وظیفہ میں چند رہموں کا اضافہ چاہے، اب نعم اور داما دروز مرہ کی ضروریات کے سلسلے میں مدد چاہے، بیٹی گھنی اور شہد کا ایک پیالہ لے لے یا ایک ہار عاریٰ مُنْگوَلے اور بیٹا ایک معمولی ٹوپی کی خواہش کرے، مگر اصول پرستی و حق پسندی کے مقابلے میں محبت و قربت کے تقاضوں کو نظر انداز کر دیا جائے اور بیت المال سے عزیزوں کے ساتھ اتنی سی بھی مراعات کو گوارانہ کی جائے، حالانکہ حق ولایت سے قطع نظر خود حضرت مسلمانوں سے یہ اجازت لے کر یہ چند چیزیں اپنے عزیزوں کو دے سکتے تھے، مگر آپ کی خود داری یہ گوارانہیں کرتی کہ مسلمانوں پر یہ ادنیٰ سا بوجھ بھی ڈالیں یا ان کے زیر بار احسان ہوں، جبکہ حضرت اپنے ذاتی مصارف کے لیے غلتک مدینہ سے منگاتے تھے اور اپنے حق کے باوجود بیت المال پر اپنا بوجھ ڈالنا پسند نہ کرتے تھے۔

ہارون بن عنترة کہتے ہیں کہ میں نے خورنق میں حضرتؐ کو ایک پرانا کمبیل اوڑھ دیکھا جو سردی سے بچاؤ کے لیے ناکافی تھا، میں نے عرض کیا: یا علی! اس بیت المال میں آپؐ کا حصہ بھی تو ہے، اس میں سے کوئی نیا کمبیل لے لیجیے، فرمایا! خدا کی قسم! میں نے تمہارے مال میں سے کوئی چیز لینا گوارانہیں کی اور یہ چادر جو اوڑھ ہوئے ہوں مدینہ سے لے کر آیا ہوں۔

## ایمان محسّم اور عدالت

ترجمہ سید ہادی خرسرو شاہی جلد اص ۶۲، ۶۳ میں ہے کہ: حضرت رسالتمناب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد کائنات میں علی بن ابی طالب علیہ السلام، ہی حق طلب افراد کے پیشواؤ اور عدالت خواہ لوگوں کے سربراہ اور عدل و انصاف کے اجراء کا اعلیٰ ترین نمونہ ہیں، اسی لئے آپؐ کو ”شہید عدالت“ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے چنانچہ

رہے گا۔

ج۔ ”فِي الْعَدْلِ الْقِدَاءُ بِسُنَّةِ اللَّهِ وَثِبَاتُ الدُّولَى“، عدل ہی سے ایک تو سنت الٰہی کی اقتدا ہوتی ہے اور دوسرے حکومت اور اقتدر ثابت و پائیدار ہوتے ہیں۔

ط۔ ”بِالسِّيرَةِ الْعَادِلَةِ يُقْهَرُ الْمُنَاوِى“، عادلانہ سیرت سے دشمن مغلوب ہوتا ہے۔

ی۔ ”مَنْ عَمِلَ بِالْعَدْلِ حَصَنَ اللَّهُ مُلْكَهُ، إِعْدَلْ تَمْلِكُ إِعْدَلْ تَحْكُمُ، لَنْ تُحَصِّنَ الدُّولُ بِمِثْلِ اسْتِعْمَالِ الْعَدْلِ فِيهَا، دَوْلَةُ الْعَادِلِ مِنَ الْوَاجِبَاتِ، ثِبَاثُ الْمُلْكِ فِي الْعَدْلِ، الْطَّاغِيَةُ جُنَاحُ الرَّعِيَّةِ وَالْعَدْلُ جُنَاحُ الدُّولِ، ثِبَاثُ الدُّولَى بِإِقَامَةِ سُنَّتِ الْعَدْلِ، مَنْ عَدَلَ فِي سُلْطَانِهِ اسْتَغْنَى عَنْ أَغْوَانِهِ، الْعَدْلُ قَوْامُ الْبُرِّيَّةِ حُسْنُ الْعَدْلِ نِظامُ الْبُرِّيَّةِ، الْعَدْلُ أَفْوَى أَسَاسِ، الْعَدْلُ أَفْضَلُ السِّيَاسَتَيْنِ، كَفَى بِالْعَدْلِ سَائِسًا، مِلَاكُ السِّيَاسَةِ الْعَدْلُ، خَيْرُ السِّيَاسَاتِ الْعَدْلُ، لَأَرِيَاسَةَ كَالْعَدْلِ فِي السِّيَاسَةِ، جَمَالُ السِّيَاسَةِ الْعَدْلُ فِي الْإِمْرَةِ وَالْعَفْوُمُعَ الْقُدْرَةِ، الرَّعِيَّةُ لَا يُصْلِحُهَا إِلَّا الْعَدْلُ، إِعْدَلُ الْعَدْلُ كَهْفُكَ وَالْعَدْلُ سَيْفُكَ تَنْجُ مِنْ كُلِّ سُوءٍ وَتَظْفَرُ عَلَى كُلِّ عَدُوٍّ، قُلُوبُ الرَّعِيَّةِ خَرَآئِنُ رَاعِيَهَا، فَمَا وَدَعَهَا مِنْ عَدْلٍ وَجَوَرٍ وَجَدَهُ، مَاعِمِرُتِ الْبَلْدَانُ بِمِثْلِ الْعَدْلِ، عَدْلُ السُّلْطَانِ خَيْرٌ مِنْ خَصْبِ الزَّمَانِ، بِالْعَدْلِ تَتَضَاعِفُ الْبَرَكَاتُ، مَنْ عَدَلَ تَمَكَّنَ، مَنْ عَدَلَ فِي الْبِلَادِ نَشَرَ اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّحْمَةَ مَنْ عَمَلَ بِالْعَدْلِ مَنْ دُونَهُ رُزْقُ الْعَدْلِ مَمْنُ فَوْقَهُ، شَيْئَانِ لَا يُوْزَنُ شَوَّابُهُمَا، الْعَفْوُ وَالْعَدْلُ، لَيْسَ ثَوَابُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ أَعْظَمُ مِنْ ثَوَابِ سُلْطَانِ الْعَادِلِ“

اور حکومت کی باگ ڈورا پنے ہاتھوں میں لیں اور نہ ہی اس لئے تھا کہ دنیا کے پست مال و متاع سے کچھ اکٹھا کر لیں بلکہ یہ سب کچھ اس لئے تھا کہ تیرے دین کی ختم ہو جانے والی نشانیوں کو دوبارہ ظاہر کریں، تیرے شہروں میں اصلاح کو آشکار کریں، تاکہ تیرے مظلوم بندے سکھ کا سانس لے سکیں اور جو قوانین معطل کئے جا چکے ہیں ان کا دوبارہ اجرا ہو۔

دیکھا آپ نے کہ امیر المومنین علیہ السلام بھی حکومت کی تشکیل کا اصل مقصد حق اور عدالت کے قیام میں منحصر بھیتے ہیں، کیونکہ جب تک قانون عدل قائم نہ ہو مملکت کو چلانا ناممکن ہوتا ہے، اور اسی سے ہی ملک و حکومت قائم رہ سکتے ہیں، اور اسی حقیقت کو موصویں علیہم السلام کے مختلف فرایں کی صورت میں بیان کیا گیا ہے مثلاً (موسوعۃ الامام العلی علیہ السلام، محمدی ری شہری ص ۳۲۰، ۳۱۵) امیر المومنین علیہ السلام سے نقل کیا گیا ہے کہ آپ نے فرمایا:

- الف۔ ”الْعَدْلُ نِظامُ الْأُمْرَةِ“، عدل ہی سے حکومت منظم رہتی ہے۔
- ب۔ ”الْعَدْلُ قَوْامُ الرَّعِيَّةِ“، عدل ہی لوگوں کو بچائے رکھتی ہے۔
- ج۔ ”الْعَدْلُ حَيَّةٌ“، عدل ہی زندگی ہے۔
- د۔ ”الْعَدْلُ سَائِسٌ عَامٌ“، عدل ہی ایک عمومی قانون ہے۔
- ه۔ ”الْعَدْلُ يَضْعُ الْأُمُورَ مَوَاضِعَهَا“، عدل ہی ہر چیز کو اس کی اپنی جگہ پر برقرار رکھتی ہے۔
- و۔ ”مَا حَصَنَ بِمِثْلِ الْعَدْلِ“، جتنا عدل حکومت کو مستحکم رکھتی ہے اتنا کوئی اور چیز نہیں۔
- ز۔ ”إِعْدَلْ تَدْمُ لَكَ الْقُدْرَةُ“، عدل کیا کرو کہ اس سے تمہارا اقتدار باقی

عطاؤ کرتا ہے اتنا عظیم ثواب کسی اور کو عطا نہیں کرتا۔

## اور اب عدل کے چند نمونے

۱- مناقب آل ابی طالب ص ۲۰۸، تہذیب الاحکام ج ۰، اص ۱۵۱ میں ہے:  
 علی بن رافع کہتے ہیں کہ میں حضرت علی علیہ السلام کے دور خلافت میں بیت المال کا خزانچی اور مشنی تھا، ایک دن امام علی علیہ السلام کی ایک دختر نے کسی کو میری طرف بھیجا کہ بیت المال میں موجود ایک گلو بند انہیں عاریٰ دے دوں کہ وہ عید قربان میں اسے پہن کرو اپس کر دیں گی۔ میں نے وہ گلو بند ضمانت لے کر عاریٰ دے دیا، جب امیر المؤمنین علیہ السلام کو اس بات کا علم ہوا تو انہوں نے مجھے بلا یا اور غصے میں فرمایا: ”آیا تم مسلمانوں کے ساتھ خیانت کر رہے ہو؟ خبردار کہیں دوبارہ ایسا کام کرو، ورنہ سخت سزا پاؤ گے۔ خدا کی فتح! اگر میری بیٹی نے گلو بند کو امانت کے طور پر اور ضمانت کی شرط کے ساتھ حاصل نہ کیا ہوتا میں اسے بھی سزا دیتا، اور وہ سزا پانے والی پہلی ہائشی خاتون ہوتی“

جب یہ بات آپ کی بیٹی کو معلوم ہوئی تو اپنے بابا کی خدمت میں عرض گزار ہوئیں، ”بابا! میں آپ کی بیٹی اور آپ کے جگہ کا ٹکڑا ہوں، مجھ سے بڑھ کر اور کون اس ہار سے استفادہ کا سختی ہو سکتا ہے؟“ امام نے فرمایا: ”علی بن ابی طالب کی بیٹی! تمہیں نفسانی خواہشات را حق سے نہ ہٹا دیں، آیا اس عید پر مہاجریوں کی تمام عورتیں اس طرح کی زینت سے آراستہ ہو رہی ہیں؟“

۲- (النظام السياسي في الإسلام) میں باقر شریف قریشی ص ۲۱۰ میں اور صوت العدالة الانسانیہ میں جارج جرداق مسیحی لکھتے ہیں کہ: ) ایک مرتبہ ایک یہودی نے حضرت علی علیہ السلام کے خلاف دعویٰ دائر کر دیا اور خلیفہ ثانی نے آپ

جو عدل کی راہ اختیار کرے گا اللہ تعالیٰ اس کی حکومت کو محفوظ بنادے گا، عدل کرو کہ اس سے حکومت کرو گے، عدل کرو کہ اس سے حکمرانی کرو گے، حکومتیں جتنا عدل کے ذریعے محفوظ رکھی جاسکتی ہیں اتنا کسی اور چیز کے ذریعہ نہیں، عادل کی حکومت کا ہونا واجبات میں شامل ہے، مملکت کی پائیداری عدل میں ہے، فرمانبرداری رعیت کی اور عدل حکومتوں کی ڈھال ہے، حکومتوں کی پائیداری قوانین عدل کے اجراء سے ہے۔ جو اپنے اقتدار کی حالت میں عدل سے کام لیتا ہے وہ دوسرے مددگاروں سے بے نیاز ہو جاتا ہے، عدل رعیت اور عوام کو راست پر رکھنے کا ذریعہ ہے۔ اچھے انداز میں عدل عوام الناس کو منظم رکھتا ہے، عدل قوی ترین بندیا ہے، عدل دوستوں میں سے افضل سیاست ہے، قیادت کے لئے عدل ہی کافی ہے، تمام سیاست کا معیار عدل ہے، بہترین سیاست عدل ہے، سیاست میں عدالت سے کام لینے جیسی کوئی ریاست نہیں، سیاست کا حسن اس بات میں ہے کہ حکومت کرنے میں عدل و انصاف سے کام لیا جائے اور اقتدار کے ہوتے ہوئے معاف کر دیا جائے۔ رعیت کو عدل ہی سیدھا رکھ سکتی ہے۔ دین کو اپنی پناہ گاہ اور عدل کو اپنی تواریخ بناو کہ اس طرح سے ہر مشکل وقت میں کامیاب ہوتے رہو گے، اور ہر دشمن پر کامیابی حاصل کرتے رہو گے۔ رعیت کے دل اپنے حکمرانوں کے خزانے ہوتے ہیں لہذا حکمران عدل یا ظلم کی جو امانت ان کے سپرد کریں گے وہی ان سے حاصل کریں گے۔ جتنا عدل کے ذریعے برکتیں بڑھتی رہتی ہیں اتنا کسی اور چیز سے نہیں جو عدل و انصاف سے کام لیتا ہے اس کی حکومت مُتحکم ہوتی ہے۔ جو شہروں اور ملکوں میں عدل کا نفاذ کرتا ہے اللہ اس پر اپنی رحمت عام کر دیتا ہے۔ جو اپنے زبردستوں سے عدل کرتا ہے اسے اپنے سے زبردستوں سے عدل ملتا ہے۔ ووچیزیں ایسی ہیں کہ جن کے ثواب کو ترازو میں نہیں تولا جاسکتا، ایک درگز را اور دوسرے عدل، عادل سلطان کو اللہ تعالیٰ جتنا ثواب

سلکتا تو وہ انہیں لکھ کر شکایات بکس میں ڈال دیتا کہ وہ اس طرح سے اپنی مشکلات اور ضروریات حکومت کے ذمہ داران اور کارپردازان تک پہنچا سکے، اور کم سے کم عرصہ میں شکایت کا ازالہ کیا اور ضروریات کو پورا کیا جاسکے، چنانچہ ضرورت مند افراد کسی قسم کی شرمندگی محسوس کئے بغیر اپنی ضروریات کو لکھ کر ”بیت القصص“ میں ڈال دیا کرتے تھے اور ان کی ضروریات کو پورا کیا جاتا تھا۔

۳۔ (طبقات کبریٰ جلد ۳ ص ۳۵۵، ۳۵۶، تاریخ طبری جلد ۲ ص ۲۳۹)

کامل جلد ۳ ص ۷۶، ۷۷ میں ہے) جب حضرت عمر، ”ابوُءلُوءَ“ کے ہاتھوں راہیٰ ملک بقا ہوئے تو ان کے فرزند ”عبداللہ“ نے اپنے والد کے خون کا بدلہ لینے کے لئے توارثی اور بہت سے حرام کاموں کا ارتکاب کر ڈالا تو ایک ایرانی مسلمان ”ہمزان“ کو بھی قتل کر دیا، پھر ”ابوُءلُوءَ“ کی کمسن بچی کا کام بھی تمام کر دیا اس کے بعد ”عجمه“ نصرانی کو موت کے گھاٹ اتار دیا، جو سعد بن ابی واقص کی دعوت پر مدینے آیا ہوا تھا، اور انہی کی پناہ میں تھا، یہ صورت حال دیکھ کر لوگ عبداللہ پر ٹوٹ پڑے اور تلوار کو اس کے ہاتھوں سے لے لیا، جبکہ سعد بن ابی واقص نے اسے اپنے گھر میں بن کر دیا تاکہ جب کوئی غلیفہ متعین ہو جائے گا تو وہی اس کا فیصلہ کرے گا، ادھر عبداللہ مارے غصے کے پا گل ہوا جا رہا تھا اور کہہ رہا تھا کہ: ”خدا کی قسم! میں تو بڑے بڑے مہاجرین و انصار کو تھہ تفع کر دوں گا جو میرے والد کے خون بہانے میں شریک رہے ہیں“

کیونکہ وہ سمجھتا تھا کہ اس کے والد کے قتل کی سازش میں بہت سے مہاجرین و انصار کا ہاتھ ہے۔ جب حضرت عثمان خلیفہ بنے اور فیصلہ کرنا چاہا تو اس موقع پر عمر بن عاص نے ”اجتہاد“ سے خوب کام لیا اور کہنے لگا ”یہ واقعہ اس وقت رومنا ہوا کہ ابھی آپ نے زمام امور نہیں سن بھائی تھی، جس سے آپ کو اس قسم کے فیصلے کرنے کا حق

کو جواب دعویٰ کے لئے دعوت دی۔ مقدمہ کی سماعت کے دوران قاضی نے آپ کو آپ کے نام (علیٰ) کے ساتھ پکارنے کی بجائے کنیت (ابوالحسن) کے ذریعہ مخاطب کیا، یہ کیفیت دیکھ کر آپ کے چہرے کارنگ تبدیل ہو گیا، اور سماعت مقدمہ کے بعد قاضی نے علیٰ سے کہا: ”معلوم ہوتا ہے کہ ایک یہودی کے دعویٰ کی وجہ سے آپ کو محکمہ قضاہیں حاضر ہونا پڑا جس سے آپ کا نگ تبدیل ہوا“، تو حضرت نے فرمایا:

”كَلَّا إِنَّمَا سَائِنَى إِنَّكَ كَنْيَتِنِى وَلَمْ تُسَاوِ بَيْنِي وَبَيْنَ خَصْمِي الْمُسْلِمُ وَالْيَهُودِيُّ أَمَامُ الْحَقَّ سَوَآءٌ“  
وجوہ نہیں جو تم نے بیان کی ہے، بلکہ میری پریشانی اس وجہ سے تھی کہ تم نے مجھے میری کنیت کے ساتھ پکارا (اور مجھے اس پر ترجیح دی) میرے اور مدعی کے درمیان مساوات کا خیال نہیں رکھا، جبکہ حق و عدالت اور قانون کے سامنے ایک مسلمان اور یہودی برابر ہیں۔

۳۔ (الاولیٰ جلد ص ۱۲۲، العقد الفرید جلد ص ۱۰۳، شرح ابن الجدید جلد ۷ ص ۸۷ میں ہے) حضرت علی علیہ السلام کی عدالت کا ایک عینی نمونہ جو تاریخ اسلام میں پہلی مرتبہ آپ کی حکومت کے عرصہ میں ظاہر ہوا وہ یہ کہ (بیت القصص) کی بنیاد رکھی گئی جسے آجکل کی تعبیر کے مطابق ”شکایت بکس“ (Complain Box) کہا جاتا ہے جس کا مقصد یہ تھا کہ اس کے ذریعے سے لوگوں کی مشکلات کا پتا چلا یا جائے اور شکایات کو دور کیا جائے، معاشرہ میں بدنظری، بے اعتدالی اور ظلم و ستم سے آگاہی حاصل کر کے اس کا مدارا کیا جائے اور ظلم و جور کی بجائے عدل و انصاف کو قائم کیا جائے۔ تا کہ اگر کوئی شخص برادر راست اپنی مشکلات کا اظہار نہیں کرنا چاہتا یا نہیں کر

کیسے؟ تو آپ علیہ السلام نے فرمایا: ”چونکہ اس نے ماہ رمضان المبارک میں خدا کی نافرمانی کی جو رأت کی اور اس مہینے کی ہتھ حرمت کی یہ اضافہ اسی کے لئے ہے“  
 (بخار الانوار جلد ۱ ص ۹، ۱۰ میں ہے) حق وعدالت کے اجراء کے سلسلے میں اپنوں اور بیگانوں، دوستوں اور دشمنوں کے درمیان فرق کے بغیر آپ کا یہ طریقہ کار بہت سے لوگوں کو گراں گز را۔ اور وہ آپ پر بڑے برہم ہوئے، چنانچہ اہل یمن کے بعض قبائل میں سے کچھ لوگ جو آپ کے ساتھ تھے وہ بھی ناراض ہو گئے۔ ان میں سے ایک شخص ”طارق بن عبد اللہ“ بوجنجاشی کا خاص الخاص دوست تھا حضرت امیر کے پاس آ کر مفترضانہ لبھ میں کہنے لگا: ”یا امیر المؤمنین! ہم نے آج تک یہ کبھی نہیں دیکھا کہ سرکش اور فرمانبردار اور اہل تفرقہ اور اہل جماعت، عادل اور سرچشمہ فضیلت لوگ حکمرانوں سے ایک جیسی سزا پائیں“، لیکن ہم نے یہ سلوک اپنے بھائی حارث کے ساتھ آپ کی طرف سے دیکھا ہے۔ آپ نے ہمارے میں غیظ و غضب سے بھروسے ہیں اور ہمارے اجتماعی امور کو بکھیر کر رکھ دیا ہے، اور ہمیں ایسے راستے کی طرف دھکیل دیا ہے جس کی انتہا جہنم ہے۔

یہ سن کر امام علیہ السلام نے فرمایا: ”وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاسِعِينَ“  
 (بقرہ ۲۵/۸) ”يَا أَحَابَبِنِي نَهِيُّهُنَّ هُوَ الْأَرْجُلُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ إِنْتُهَكَ حُرْمَةً مِنْ حُرْمَةِ اللَّهِ فَاقْمُنْ عَلَيْهِ حَدَّا كَانَ كَفَارَتُهُ، إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقُولُ وَلَا يَجِرْ مَنْ كُمْ شَنَانَ قَوْمٌ عَلَى أَنْ لَا تَعْدِلُوا إِعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلْتَّنَقُوْيِ“ (ماں دہ ۸/۸) یعنی یقیناً یہ چیز بڑی گراں ہے، سوائے خدا سے ڈرنے والوں کے لئے۔ اے نہد کی قوم کے بھائی! آیا ایسا نہیں ہے کہ وہ ایک مسلمان ہے جس نے خدا کی حرمت کی پروانہ نہیں کی، بلکہ اس نے ہتھ حرمت کی ہے اور ہم نے بھی اس پر حکومت کیا ہے جو کہ اس کے گناہوں کا کفارہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”کسی

ہوتا، چونکہ اس دوران میں مسلمانوں کا کوئی خلیفہ نہیں تھا لہذا مقتول کا خون ضائع ہو گیا“

حضرت عثمان نے فرمایا: ”اس وقت مسلمانوں کا زمامدار میں ہی ہوں اور چونکہ ہر مزان کا کوئی وارث اور خون خواہ اور کوئی نہیں تھا لہذا کوئی معاف کرتا ہوں، خواہ ہوں، اسی لئے ”عبداللہ“ کے ذمہ لازم ہونے والا خون میں معاف کرتا ہوں، اور اس کی دیت کو اپنی جیب سے ادا کروں گا“

حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا: ”اس نے حرمت الہی کی وجہاں بکھیر دی ہیں اس لئے آپ اس سے درگز نہیں کر سکتے لہذا اسے قتل ہی کیا جائے گا“، مگر انہوں نے عبد اللہ کو آزاد کر دیا۔

حضرت علی علیہ السلام نے عبد اللہ کو فرمایا: ”اے فاسق! اگر کسی دن مجھے تھج پر قابو پانے کا موقع ملا تو جو خون تو نہ حق بھایا ہے اس کے بد لے میں تمہیں ضرور قتل کروں گا“، چنانچہ حضرت عثمان کے قتل ہو جانے کے بعد جب لوگوں نے حضرت علی علیہ السلام کی بیعت کی تو آپ نے عبد اللہ پر حکومت کیا تو وہ جان کے خوف سے شام کی طرف بھاگ گیا۔ اور امیر شام سے جاما، اور جنگ صفين میں اس کے ساتھ شامل ہو کر حضرت علی علیہ السلام کے ساتھ لڑنے کے لئے آگیا اور مولا علی اللہ علیہ السلام کے سپاہیوں کے ہاتھوں کیفر کردار کو پہنچا۔

۵۔ (کافی جلد ۲۱۶ ص ۲۱۶ وسائل الشیعہ جلد ۱۸ ص ۲۷۳، ۲۷۵) منقول ہے کہ ”نجاشی“ جو ایک عظیم معاشرتی حیثیت کا مالک اور حضرت امیر علیہ السلام کے شعراء میں شمار ہوتا تھا۔ اس نے ایک مرتبہ ماہ رمضان میں شراب پی لی، معاملہ امام عالی مقام تک جا پہنچا تو آن جناب نے بغیر کسی رور عایت کے اس کو سزا دی بلکہ کچھ اضافی تازیا نے لگائے، جب اس بارے آپ پر اعتراض کیا گیا کہ یہ اضافی تازیا نے

نے فرمایا:

”اگر یہ میرا ذاتی مال ہوتا پھر بھی میں اسے لوگوں کے درمیان برابر تقسیم کرتا چہ جائیکہ خدا کامال ہوا اور اس کا تعلق تمام لوگوں سے ہو، لہذا س میں تمام لوگ برابر کے شریک ہیں، اصل الفاظ یہ ہیں ”لَوْكَانَ لِيٰ لَسَوْيُثُ بَيْنَهُمْ فَكَيْفَ وَإِنَّمَا الْمَالُ مَالُ اللَّهِ“

۹۔ (بخار الانوار طبع قدیم جلد ۸ کے مطابق) مصلحت اندیشوں کا ایک گروہ امیر المؤمنین علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی کہ: ”فَضِيلُ الْأَشْرَافِ مِنَ الْعَرَبِ وَالْقُرَىئِشَ عَلَى الْمُؤْلَى وَالْعَجَمِ وَمَنْ نَخَافُ عَلَيْهِ مِنَ النَّاسِ فِرَارَةُ إِلَى مُعَاوِيَةِ“ آپ عربوں اور قریش کے برجستہ لوگوں کو زیادہ حصہ دیا کریں، اس طرح سے آپ انہیں اپنے اطراف میں جمع کئے رکھیں گے، کیونکہ اگر آپ انہیں غلاموں اور غیر عربوں پر ترجیح نہیں دیں گے تو ممکن ہے کہ وہ تخریب کاری پر اتر آئیں یا آپ کو چھوڑ کر مخالفت کی طرف فرار کر جائیں، تو امام نے فرمایا: ”آیا میں بیت المال کو لوگوں پر اس لئے خرچ کروں کہ وہ میرے ہو جائیں؟ یا انہیں کسی قسم کا جگہ لیکس دوں؟ یقیناً بخوبی پیسوں کی وجہ سے ہمارا ساتھ دیتا ہے اس کی کیا ضمانت ہے کہ ہمارے مخالف سے ہم سے زیادہ پیسے لیکر ہمارا مخالف نہیں ہو گا؟ ہمارا فرض بتاتا ہے کہ ہم عدالت اور اسلامی مکتب کی حفاظت کریں، اور لوگوں کو دھونس اور دھاندی یا طبع اور لالج کے ذریعہ اپنانا نے کی کوشش میں نہ لگے رہیں، میں ہرگز کسی کو دوسرے پر ترجیح نہیں دوں گا، جو ہمارے ساتھ رہنا چاہتا ہے بے شک رہے اور جو جانا چاہتا ہے خوشی سے چلا جائے“

۱۰۔ (بخار الانوار جلد ۲ ص ۱۳۶ میں ہے) کچھ عمومی مال کو آپ کی خدمت میں لایا گیا، جب لوگوں کو معلوم ہوا کہ باہر سے ہمارے لئے کچھ مال آیا ہے تو وہ اس

قوم کی دشمنی تمہیں اس بات پر آمادہ نہ کرے کہ تم عدل و انصاف کا دامن ہی ہاتھ سے چھوڑ دو۔ عدالت برتوک کے یہی چیز تقویٰ سے زیادہ نزدیک ہے“

۶۔ (کافی جلد ۷ ص ۳۱۳، الفقیہ جلد ۳ ص ۱۲۳ میں ہے) حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں کہ ایک شخص حضرت علی علیہ السلام کے گھر چند دنوں تک مہماں رہا۔ پھر اس کے بعد اس نے آپ کی عدالت میں کسی کے خلاف مقدمہ دائر کیا جبکہ انہی ایام میں اس نے ایسا نہیں کیا تھا، حضرت نے اس سے پوچھا ”آیا تم بھی اس مقدمہ کے ایک فریق ہو؟“ اس نے کہا: ”جی ہاں!“ فرمایا: ”اب تم یہاں سے چلے جاؤ، چونکہ سرکار رسالت نے اس بات سے منع فرمایا ہے کہ مقدمہ کا کوئی بھی فریق حاکم کا مہماں ہو مگر یہ کہ دوسرا فریق بھی اس کے ہمراہ مہماں ہو“

۷۔ (نجح البلاغہ، محمد عبدہ جلد ۳ ص ۷ میں ہے) حضرت علی علیہ السلام اپنے نمائندوں، کارندوں اور اہل کاروں کے کاموں کی خوب نگرانی کیا کرتے تھے اور ان پر ظاہری اور پوشیدہ افراد کو مقرر فرمایا کرتے تھے تاکہ وہ ان کے کاموں کی نگرانی کریں۔ اور اس کے ساتھ ہی خود عوام کو مکمل آزادی تھی کہ وہ ان لوگوں کی کمزوریاں امام کی خدمت میں پہنچائیں۔ چنانچہ ان شکایات میں سے ایک شکایت، فارس کے نمائندہ کے بارے میں تھی کہ یہ نمائندہ اپنے رشتہ داروں اور دوسرے لوگوں کے درمیان فرق قائم کئے ہوئے ہے اور وہ اپنے رشتہ داروں کو دوسروں سے زیادہ حصہ دیتا ہے۔ جب یہ شکایت مظہر عدالت امام علی مقام تک پہنچی تو آپ نے فوراً اسے لکھا ”تمہارے رشتہ داروں اور دوسرے لوگوں کے درمیان میں کسی قسم کا فرق نہیں ہونا چاہئے“

۸۔ (نجح البلاغہ خطبہ ۲۶ میں ہے) جب لوگوں نے امیر المؤمنین پر اعتراض کیا کہ آپ بیت المال کو لوگوں کے درمیان برابر برابر کیوں تقسیم کرتے ہیں؟ تو آپ

دل میں ہمدردی کے جذبات پیدا ہو جاتے ہیں، مگر امام علیہ السلام نے انہیں دو ٹوک الفاظ میں منفی جواب دیدیا، اور اس منفی جواب کو سمجھانے کے لئے گرم لوہا حضرت عقیل کی طرف بڑھایا جس سے ان کی چیخ نکل گئی۔ حضرت نے فرمایا: ”جس طرح تو اس گرم لوہے سے ڈر رہا ہے اسی طرح میں قیامت کے عذاب سے ڈر رہا ہوں“۔

۱۳۔ (محسن قرائی اصول عقائد ص ۱۱۹ میں لکھتے ہیں) عام طور پر یہ ہوتا ہے کہ مشہور و معروف اور بڑے لوگ کسی جنس کی خریداری کے لئے یا تو خود بازار جاتے ہیں یا اگر کسی کو بھیجتے ہیں تو وہ مال بینچنے والے سے کہتا ہے کہ میں یہ چیز فلاں بڑے آدمی کے لئے خرید رہا ہوں، تاکہ اس طرح سے وہ ایک تو چیز اچھی دیں گے دوسرے عام لوگوں کی نسبت سستی بھی دیں گے۔

اسی طرح سے ممکن ہے کہ رشوت کا دروازہ کھل جائے یا ناجائز فائدہ اٹھانے والے اس سے ناجائز فائدہ اٹھائیں، جس کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ مسلمانوں کے بازار میں ایک قسم کا امتیاز قائم ہو جائے گا اور ایک گروہ بہترین جنس کو مناسب قیمت کے ساتھ خریدے گا جبکہ دوسرا گروہ اس جنس کو گرانزخ کے ساتھ خریدے گا، مگر مولاۓ مقیان علی علیہ السلام کی کوشش ہوتی تھی کہ کس چیز کو بذات خود اور عام طور پر ایسے لوگوں سے خریدتے تھے جو آپ کو نہیں جانتے تھے، اور اگر کسی دوسرے شخص کو بھیجتے تھے تو اس کی کوشش ہوتی تھی مال بینچنے والے کو معلوم نہ ہو کہ سوداکس کے لئے خرید رہا ہے۔

۱۴۔ (خطوۃ الامام الحسنؑ میں باقر شریف قرشی جلد اص ۳۸۸ میں لکھتے ہیں) ایک مرتبہ حضرت علی علیہ السلام بیت المال تو تقسیم فرمائے تھے کہ آپ کے کسی نہ سے بچے نے وہاں سے کوئی چیز اٹھائی اور چل دیا۔

یہ ایسا موقع ہے کہ جہاں پرمکن ہے کہ ہر باب چشم پوشی سے کام

کے حصول کے لئے بیت المال پر ٹوٹ پڑے، امام علیہ السلام نے کسی بھی قسم کی نا انصافی سے بچنے کے لئے اس کے اطراف رسی کی باڑ کھنچ دی تاکہ لوگ مال سے دور رہیں پھر آپ نے خود اندر داخل ہو کر قبائل کے نمائندوں کے درمیان تمام مال تقسیم کر دیا، اور تقسیم سے اسی روز فارغ ہو گئے، لیکن ایک مرتبہ اچانک آپ کی نگاہ کونے میں پڑی ہوئی یک روٹی پر پڑ گئی۔ تو امامؑ نے حکم دیا کہ اس روٹی کو بھی بیت المال کی مانندسات حصوں میں تقسیم کر کے ہر قبیلہ کو اس کا حصہ دیا جائے۔

۱۱۔ (مجموع البیان جلد ۳ ص ۲۲ کے مطابق) دو بچوں نے خوشنخی کے مقابلے کے لئے تختیاں لکھیں اور امام حسن علیہ السلام کے پاس فیصلے کے لئے حاضر ہوئے۔

ایسے موقع پر ہر انسان عام طور پر ایک سلطی نگاہ ڈالتا ہے اور معمولی سمجھ کر معاملہ کو نظر انداز کر دیتا ہے، کیونکہ پہلی بات تو یہ ہے کہ خط کا معاملہ ہے، دوسرا بات یہ کہ فریقین دو چھوٹے بچے ہیں، لیکن فیصلہ بہر حال فیصلہ ہوتا ہے کم ہو یا زیادہ کوئی بچہ ہو یا بڑا۔ اسی لئے حضرت علی علیہ السلام نے امام حسن علیہ السلام کو خبردار کرتے ہوئے فرمایا: ”آج تم جو فیصلہ کرو گے کل بروز قیامت اس کا جواب عدل الہی کے دربار میں پیش کرو گے“ اُن ظرُرِ کیف تَحْكُمْ فَإِنْ هَذَا حُكْمُ وَاللَّهِ سَأَئِلُكَ عَنْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ“ دیکھو اور اس بات پر خوب غور کرو کہ تم کیا فیصلہ کر رہے ہو کیونکہ خداوند عالم اسی فیصلہ کی قیامت کے دن تم سے جواب طلبی کرے گا۔

۱۲۔ (نهج البلاغہ صبحی صالح ص ۳۷ میں ہے) حضرت علی علیہ السلام کے بھائی جناب عقیل نے اپنے بھوک سے پریشان حال بچوں کے ہمراہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا: ”بیت المال سے ملنے والا وظیفہ پورا نہیں ہوتا لہذا مہربانی کر کے اس میں اضافہ کر دیجئے!!“ فطری سی بات ہے کہ ہر انسان اپنے بھوکے بھتیجوں کی یہ حالت دیکھ کر پریشان تو ہو ہی جاتا ہے، جس کی وجہ سے اس کے

نہیں کر سکتا۔

۱۷۔ حضرت علی علیہ السلام نجح البلاغہ کے خطبہ نمبر ۲۲۷ میں عدالت کی اہمیت اور ظلم سے دور رہنے کے بارے میں دلچسپ انداز میں بیان فرماتے ہیں:

”خدا کی قسم اگر سات اقليٰ مجھے اس شرط پر دی جائیں کہ میں صرف اس بات میں خدا کی نافرمانی کروں کہ جو کا چھلا کا چھوٹی کے منہ سے نا حق چھین لوں، تو قطعاً ایسا نہیں کروں گا، خدا کی قسم اگر ساری رات صح تک مجھے خاردار جھاڑی پر گھسیٹا جائے، میرے نزدیک اس بات سے بہتر ہے کہ میں خدا اور اس کے گرامی قد رپنگہر کے نزدیک طالموں میں شمار ہوں“

نوٹ: جس طرح آج زمین کو سات براعظموں میں تقسیم کیا ہوا ہے سابقہ دور میں بھی اسے سات حصوں (اقليٰ) میں تقسیم کیا ہوا تھا۔

۱۸۔ (بخار الانوار جلد ۲۳ ص ۱۳ میں ہے) حضرت علی علیہ السلام نے اپنی حکومت کے مرکز ”کوفہ“ میں لوگوں کو مخاطب کر کے فرمایا:

”يَأَهْلَ الْكُوفَةِ إِذَا أَنَّا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكُمْ بِغَيْرِ أَحْلَتِي وَرَحْلِي وَغَلَامِي فُلَانَ فَانَا خَائِئُنْ.....“ اے اہل کوفہ! اگر تم مجھے کبھی دیکھو کہ میں کوفہ سے باہر چلا گیا ہوں اور اپنی اس وضع کو تبدیل کر لیا ہے جو پہلے سے تھی مثلاً لباس یا خوارک یا سواری اور غلام وہ نہیں ہیں جو پہلے دن سے تھے اور اپنی حکومت کے دوران اپنی زندگی کو پر تیش اور مر佛ہ حال بنادیا ہے تو تمہارے ساتھ خیانت کی ہے۔

۱۹۔ حضرت علی علیہ السلام نے ابن جم ملعون کی ضرب کھانے کے بعد اپنے فرزندان عزیز حسین شریفین علیہم السلام کو مخاطب کر کے وصیت فرمائی: ”لَا تَقْتُلُنَّ بَيْ إِلَّا قَاتِلٍ“ میری شہادت کی وجہ سے قتل عام برپانہ کرنا بلکہ صرف میرے قتل ابن جم

لے، مگر امام کی حالت متغیر ہو جاتی ہے اور گھبرا کر اس معموم بچے کے پیچھے دوڑ پڑتے ہیں اور وہ چیز بچے سے لیکر بیت المال میں لوٹا دیتے ہیں، لوگوں نے آپ کی خدمت میں عرض کیا ”مولا! اس بچے کا بھی تو بیت المال میں حق ہے، فرمایا“ قطعاً نہیں! اس کے باپ کا بیت المال میں حصہ ہے اور وہ بھی دوسرے عام مسلمانوں کی طرح، جب وہ اپنا حصہ لے جائے گا تو اس سے وہ جتنا چاہے اس بچے کو دیدے گا۔“

یاد رکھئے کہ حضرت علی علیہ السلام کی اس طرح کی سخت گیری صرف بیت المال کے معاملے میں تھی جو تمام مسلمانوں سے تعلق رکھتا ہے، جبکہ ذاتی مال کی بخشش میں اس قدر دریادل تھے کہ امیر شام جیسے بخیل اور ازاں دشمن کو بھی کہنا پڑا ”اَغْرِي عَلَى كَمْ دُوْخَزَانَهُ ہوں ایک بھوسے سے بھرا ہوا اور دوسرا سونے سے، ان کے لئے دونوں کی بخشش ایک جیسی ہے“

۱۵۔ (نجح البلاغہ مکتب ۲۷ کے مطابق) مصر کے گورنر حضرت محمد بن ابی کبر کے نام اپنے ایک مکتب میں حضرت علی علیہ السلام نے تحریر فرمایا:

”وَاسِ بِيْنَهُمْ فِي الْلَّحْظَةِ وَالنَّطْرَةِ“ اپنے ہر قسم کے سلوک اور نگاہ کرنے میں رعیت کے درمیان برابری سے کام لینا۔

۱۶۔ (بخار الانوار جلد ۲۳ ص ۱۰۵ میں ہے) حضرت علی علیہ السلام نے اپنے تمام عالمین (کارندوں) کے نام یہ سرکلر (سرکاری فرمان نامہ) جاری کیا: ”أَدْقُّوا آفَلَامَكُمْ“ اپنے قلم کی نوک کو باریک رکھو“ وَقَارِبُوا بَيْنَ سُطُورِكُمْ“ سطروں کے درمیان کم فاصلہ رکھو“ وَاحْذَفُوا مِنْ فُضُولِكُمْ“ بے مقصد بالتوں کو نہ لکھو“ وَاقْصُدُوا الْمَعَانِي“ مقصد بیان کرنے پر اکتفا کرو“ وَإِيَّاكُمْ وَالْأَكْثَارَ“ زیادہ لکھنے اور کاغذ بھرنے سے پر ہیز کرو“ فَإِنَّ أَمْوَالَ الْمُسْلِمِينَ لَا تَحْتَمِلُ الْأَضْرَارَ“ کیونکہ مسلمانوں کا بیت المال اس قدر نقصان کو برداشت

تیری خلوق پر ظلم کرنے کا حکم نہیں دیا۔

اس کے بعد امام نے چڑھے کا ایک ٹکڑا اٹھایا اور اس پر یہ آیت تحریر کی ”قد جائے تُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِّنْ رَبِّكُمْ“ تمہارے رب کی طرف سے تمہارے پاس موعظ پہنچ چکا ہے (یونس / ۵۷) بعد میں لکھا جو نبی تمہارے پاس میرا یہ خط پہنچ، تمہارے ہاتھوں میں اس وقت جو کچھ بھی مال زکوٰۃ اور مالیات میں سے ہے اسے محفوظ رکھو اور اس میں کوئی تصرف نہ کرو یہاں تک کہ ہماری طرف سے کوئی نمائندہ تمہارے پاس پہنچا اور اسے تم سے اپنی تحویل میں لے لے۔

۲۲۔ (نحو السعادۃ جلد ۵ ص ۳۶ کے طبق:) حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کا اہواز میں کارندہ بنام ”ابن ہرمہ“ خیانت کا مرتكب ہوا اس بات کا علم حضرت امیرؑ کو ہوا تو آپ نے اہواز کے قاضی ”رفاء بن شداد“ کے نام یہ خط تحریر فرمایا: ”جب تم میرا یہ خط پڑھو تو“ ابن ہرمہ، کواہواز کے کاموں سے برطرف کردو۔

۲۳۔ (اکامل فی التاریخ جلد ۳ منقول از موسوعہ الامام العلی بن ابی طالب

جلد ۲ ص ۲۲۰ میں ہے کہ) جب حضرت عثمان قتل کر دئے گئے اور حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام اور امیر شام کے درمیان جنگ چھڑگئی تو ”عبداللہ بن حرجی“، معاویہ کے ساتھ جاماً اور جنگ صفين میں ”مالک بن مسیح“ کے ہمراہ اس کے لشکر میں آموجوہ ہوا، جنگ کے خاتمہ کے بعد شام واپس چلا گیا اور امیر شام کے پاس قیام پذیر ہو گیا۔ جبکہ اس کی بیوی کوفہ میں رہ رہی تھی۔

چونکہ عبد اللہ بن حرجی کی غیر حاضری کو کافی عرصہ گز رچکا تھا۔ لہذا اس کے بھائی نے اس کی بیوی کا عقد ”عکرمه بن خبیص“ نامی شخص سے کر دیا، اور جب اس عقد کی اطلاع عبد اللہ بن حرجی کو پہنچی تو وہ شام سے کوفہ آیا اور عکرمه کی حضرت علی علیہ السلام سے اس امر کی شکایت کی حضرت نے عبد اللہ سے فرمایا: ”تم نے ہمارے دشمن

ہی کو قتل کرنا۔ پھر فرمایا: ”فَاضْرِبُوهُ ضَرْبَةً بَضْرِبَةٍ“ چونکہ اس نے مجھے صرف ایک ضرب ماری ہے لہذا تم بھی اسے صرف ایک ضرب مارنا۔ (نهج البلاغہ، صبحی صالح ص ۲۲۲)

دیکھا آپ نے! امیر المؤمنین علیہ السلام اپنے خون میں غلطان ہیں مگر دائرہ عدالت سے باہر نہیں نکلے۔

۲۰۔ (اصول عقائد میں محسن قرائی ص ۱۱۰، ۱۳۷ میں لکھتے ہیں) حضرت علی علیہ السلام فرمایا کرتے تھے کہ: ”إِنَّ لِلْأَقْصَى مِثْلُ الدِّينِ لِلَّادُنِي“ ملک میں دور ترین علاقہ میں رہنے والوں کا بھی اتنا ہی حصہ ہوتا ہے جو نزدیک ترین علاقہ کے رہنے والوں کے لئے ہوتا ہے۔

اس سے آپؑ کو یا یہ بتانا چاہتے ہیں کہ ملک کا بجٹ تمام لوگوں کے لئے یکساں ہونا چاہئے ایسا نہیں ہونا چاہئے کہ جو لوگ دارالخلافہ کے نزدیک ہوں وہ تو فنڈز سے خوب خوب مزے اڑائیں اور دور دراز اور پسماندہ علاقوں کے لوگ اپنے اصل حق سے بھی محروم ہو جائیں۔

۲۱۔ (نحو السعادۃ جلد ۲ ص ۱۴۲ میں ہے) عمارہ ہمدانی کی دختر سودہ نے حضرت علی علیہ السلام کے پاس آ کر آپ کے کارندے کی کارستانیوں کی شکایت پیش کرنا چاہی۔ اس وقت آپ نماز ادا کر رہے تھے، آپ نے نماز مختصر کر کے ختم کی اور اس سے خیریت کا حال احوال دریافت کیا، سودہ نے اپنے شہر میں مولا کے کارندے کی مالیات اور خراج کے بارے میں شکایت پیش کی امام علیہ السلام نے جو نبی اس کی شکایت سنی تو سخت پریشان ہو گئے، آنکھوں سے آنسو بہنے لگ روتی آنکھوں کے ساتھ آسمان کی طرف منہ کر کے کہا: ”اللَّهُمَّ أَنْتَ الشَّاهِدُ عَلَىٰ وَعَلَيْهِمْ وَإِنِّي لَمْ أُمْرُهُمْ بِظُلْمٍ خَلَقْكَ“ خداوند! تو مجھ پر اور ان پر گواہ ہے، میں نے اسے

## ایمان محسّم امام معظمٰ

۲۱۰

اور اس کے اصلاح کرنے کی ضرورت ہے، ”زہری کہتے ہیں کہ میں نے اس موقع پر عمر بن عبد العزیز سے کہا: ”حضرت علی علیہ السلام کے ایک کارندے نے بھی ان کی خدمت میں اسی مضمون کا خط لکھا تھا جس کے جواب میں حضرت نے یہ عبارت تحریر فرمائی تھی، ”أَمَّا بَعْدُ، فَحَصِّنْهَا بِالْعَدْلِ وَنَقِّ طُرْقَهَا مِنَ الْجَوْرِ“ تمہارے خط کا جواب یہ ہے کہ شہر کو عدل و انصاف کے راست پر کرنے اور ظلم و جور سے باز رکھنے کے ساتھ آباد کرو۔“

یہنے عمر بن عبد العزیز نے بھی وہی جواب اپنے کارندے کو لکھ بھیجا۔

۲۶۔ (بخار الانوار جلد ۲۳ ص ۱۰۵) کے مطابق) مولا علی علیہ السلام کے دور

میں تاریخ نے شہر کو فکر کی یہ نیشنگشی کی ہے ”مَا أَصْبَحَ بِالْكُوْفَةِ إِلَّا نَاعِمًاً، إِنَّ أَدْنَاهُمْ مَنْزَلَةً لَيْأَكُلُ الْبُرَّ وَيَجْلِسُ فِي الظِّلِّ وَيَسْرَبُ مِنْ مَاءِ الْفُرَاتِ“ اس دور میں ایسا کوئی شخص نہیں تھا جس کی آسائش کی زندگی نہ ہو، معاشرہ کا کم ترین طبقہ گندم کی روٹی کھاتا تھا، مکان کا مالک تھا اور بہترین پانی سے استفادہ کرتا تھا۔

یہ تھی عدالت علویٰ کی ایک جھلک جسے چنان لفظوں میں بیان کرنے کی سعادت حاصل کی ہے اور یہی وہ معیار عدالت تھا جس کی بنیار آپ کو محراب عبادت میں جام شہادت نوش کرنا پڑا۔

آپ جہاں پر بھی ”عدالت“ کی تلاش میں نکلیں گے وہیں پر علیٰ کو موجود پائیں گے، جہاں پر بھی آپ ”انسانیت“ کو تلاش کریں گے وہیں پر علیٰ کو بے نظر پائیں گے کیونکہ علیٰ ہر اچھائی کا بہترین نمونہ اور ہر خوبی کی اعلیٰ ترین مثال ہیں کوئی بھی شخص انسانیت، عدالت، سخاوت، آزادی فکر، جود و سخا اور شجاعت و بہادری میں آپ کی برابری نہیں کر سکتا۔ اور نہ ہی آپ کے علم، ادب، فضاحت، بلاغت، وسعت قلمی،

## ایمان محسّم امام معظمٰ

۲۰۹

کے ساتھ مل کر کے ہمارے اوپر غالب کرنے کی کوشش کی اور ہم سے خیانت کی،“ یہنے کر عبید اللہ نے کہا: ”آیا میرا آپ کے دشمن کے پاس چلا جانا آپ کو عدل پر منی فیصلے سے روک دے گا؟“ حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا: ””نہیں!“ پھر اس نے عکر مہم کی ساری داستان آپ کے سامنے دھرائی۔ حضرت نے اس کی بیوی کو اس کے حوالے کرنے کا حکم دیا۔ لیکن چونکہ وہ اس وقت حاملہ تھی لہذا آپ نے اسے ایک معتمد اور امین شخص کے حوالے کر دیا تاکہ وہ وضع حمل کرے اور بچے کو جنم دینے کے بعد بچے عکر مہم کو اور عورت عبید اللہ کو لوٹا دی، چنانچہ وہ اپنی بیوی کو لیکر شام چلا گیا اور مولا علیٰ کی شہادت تک شام میں رہا۔

۲۳۔ علی بن ربیعہ کہتے ہیں کہ، جعدہ بن ہبیہ رہ ام ہانی کے فرزند، حضرت علیٰ کے بھانجے نے آکر مولا کی خدمت میں عرض کیا: ”یا امیر المؤمنین! جو لوگ آپ کے پاس آتے ہیں اور ان میں سے ایک تو آپ سے دل و جان سے محبت کرتا ہے اور اپنے خاندان سے بھی زیادہ آپ کو دوست رکھتا ہے جبکہ دوسرا آپ کا جانی دشمن ہے، اس قدر دشمن کہ اگر اس کا بس چلے وہ آپ کو شہید کر دے۔ آیا اگر حق اس دوسرے شخص کے ساتھ ہو، تو کیا آپ پہلے شخص کے حق میں فیصلہ دیں گے یادوسرے شخص کے؟“ راوی کا بیان ہے، جو نہیں آپ نے اس سے یہ بات سنی تو فوراً اس کے سینے پر ہاتھ مار کر کہا: ”یہ تو ایسی بات ہے کہ اگر مجھے درپیش آجائے تو میں خدا کی رضا کو پیش نظر رکھتے ہوئے حق کا فیصلہ کروں گا،“ (تاریخ دمشق جلد ۲۲ ص ۲۸۸ متنقل از موسوعہ مذکورہ)

۲۵۔ (تاریخ یعقوبی جلد ۲ ص ۳۰۶ میں ہے) زہرہ کہتے ہیں کہ میں ایک دن حضرت عمر بن عبد العزیز کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ ایک شخص ان کے کارندوں میں سے ایک کارندے کا خط ان کے نام لیکر آیا، اس خط میں تحریر تھا ”شہر کو آباد کرنے

## ایمان محسّم امام معظم

۲۱۲

لوگوں اور حق و حقیقت کے طلب گاروں اور نیکی اور فضیلت کے ساتھ محبت کرنے والوں نے جب بھی اس بے مثال شخصیت کی طرف دیکھا اسے عزت و احترام اور تجہب اور حیرت کی نگاہوں سے ہی دیکھا۔

## عدالت اصول دین میں سے ہے

(سورہ نحل آیت ۹۰ میں) خداوند عالم فرماتا ہے:

”إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ  
وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ  
تَذَكَّرُونَ“

بے شک اللہ تعالیٰ حکم دیتا ہے عدل اور نیکی کا اور عزیزوں رشتہ داروں کے ساتھ بخشش اور صلمہ رحمی کا اور برائیوں، بدکاریوں اور بربے کاموں سے باز رہنے کی ہدایت کرتا ہے تاکہ تم نصیحت حاصل کرو۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ اصول دین کی ایک اصل، اسلام کے بنیادی ستونوں میں سے ایک ستون اور روح کی حیثیت سے تعارف کرتے ہوئے فرماتا ہے: ”خداوند عالم عدل اور نیکی کا حکم دیتا ہے اور برائیوں، برے کاموں اور ظلم سے منع فرماتا ہے“

عدل و احسان، خصوصاً عدل کا موضوع قطع نظر اس کے کہ خود قرآن مجید میں کئی بار ذکر ہوا ہے تاریخ اسلام اور مسلمانوں کے درمیان ایک طولانی فصل کا حامل ہے، خواہ علوم اسلامی کی تاریخ میں علمی نقطہ نگاہ سے دیکھا جائے یا اسلام کی سیاسی اور سماجی تاریخ میں عملی نظر سے۔ چونکہ ارکان اسلام میں ایک اصل عدل ہے، لہذا بہتر

## ایمان محسّم امام معظم

۲۱۱

نرم دلی اور مہربانی کی گرد پا کو پہنچ سکتا ہے، اللہ اللہ! کہاں وہ اور کہاں ابو الحسن؟ کہاں زمین کا ”چاند“ اور کہاں ”آسمانی چاند“ دونوں میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔

امام علی علیہ السلام تمام انسانی فضائل کا محسّم نمونہ ہیں، ہر فضیلت و منقبت آپ ہی کے نام کے مساوی ہے۔ اور اس کے سوا کوئی چارہ نہیں کہ علیؑ کو انہی بلند مرتبہ معانی کے ساتھ یاد کیا جائے جو ان میں تجلی کر چکے ہیں۔

ابتدائے آفرینش سے آج تک بلکہ قیامت تک عالم انسانیت میں آپ کا کوئی ثانی نہیں اگر ”شیر“ کے پاس ”چشم بینا“ ہوتی تو اسے معلوم ہوتا کہ علیؑ کے اس دنیا سے چلے جانے کی وجہ سے عالم انسانیت کو کس قدر نقصان ہوا ہے۔ اور کس قدر عظیم سانحہ سے دوچار ہو کر خسارہ اٹھا چکا ہے؟

چونکہ امام علی علیہ السلام انسانی اقدار کا جلوہ اور تمدن انسانی کی شمع ہیں لہذا تمام بزرگوار شخصیتیں ان کے سامنے زانوئے ادب تھے کئے ہوئے ہیں اور جو کام وہ انجام دے سکتی ہیں تو بس بھی کہ اپنا سرگھٹنوں میں جھکائیں اور اس کی بزرگی اور عظمت کے آگے کمرخم کر دیں۔

ان بزرگوار ہستیوں کا تعلق کسی بھی ملک، کسی بھی تمن، کسی بھی کلپر اور کسی بھی نظریہ سے ہو جب فرزند ابو طالبؑ کی بارگاہ اقدس میں حاضر ہوتی ہیں تو خود کو حقیر سمجھتی اور ان کی بارگاہ میں کورنش بجا لانے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں پاتیں۔ اور اس عظیم الشان ہستی کا عشق ان کے تمام وجود کو اپنے گھیرے میں لے لیتا ہے اور کون ایسا شخص ہے جو اس کی ذات کا عاشق نہ ہو اور اس بات کا اعتزاف نہ کرے کہ وہ ایک بے بدل شخصیت کے مالک ہیں۔

یہی وجہ سے کہ ہر دین و مذہب اور مختلف اور گونا گون فلسفی اور فکری مکاتب سے تعلق رکھنے والے دانشمندوں، ادیبوں، سیاستدانوں، روشن خیالوں، اعلیٰ تعلیم یافتہ

کہتا ہے میں وہی تو ہوں جس کی مشک نافہ کیلئے شکاری میرا  
صاف ستر اخون ناحق بھاتا ہے

### علیٰ شہید عدالت ہیں

یقیناً علیٰ مرتضیٰ مجسم عدل، نمونہ رحمت و محبت اور جود و احسان تھے، چونکہ ہمارا موضوع ”شہید عدالت“ ہی ہے لہذا ہم چاہتے ہیں قدرے تفصیل سے اس پرروشنی ڈالیں جس نے حقوق انسانی کے دفاع اور حق وعدالت کی سخت پابندی کی وجہ سے ۱۹ / رمضان المبارک ۱۴۳۷ھ کی رات زہر سے بھی توارکا وارا پنے سرپر قبول کیا، حالانکہ اگر دیکھا جائے تو اس ضربت سے آپ کو رنج و غم، دکھوں اور تلخیوں، مصائب و آلام، مشقتوں اور پریشانیوں سے نجات مل گئی، ایسی ضربت جس نے آپ کو اپنے فرائض کی ادائیگی سے روک دیا، ایسی ضربت جس نے علیٰ کو آسودہ خاطر کر دیا مگر عالم اسلام کو اب تک سوگوار بنادیا، کیونکہ ایسے عادل امام کی حکومت اگر مزید ایک عرصے کیلئے برقرار رہتی تو ایک ایسے معاشرے کا وجوہ عمل میں آ جاتا جو ایک حقیقی معنوں میں روشن اسلامی معاشرہ ہوتا اور دنیا جس پر رشک کرتی۔

یہ جو ہم نے کہا ہے کہ اس ضربت سے حضرت علیٰ علیہ السلام آسودہ خاطر ہو گئے اور انہیں تمام مشقتوں اور پریشانیوں سے نجات مل گئی، ہم نے اپنی طرف سے نہیں کہا بلکہ یہ حضرت کا خود اپنا کلام ہے جو کہ (نحو البلاغہ مکتب ۲۳ میں ہے) جس سے ہم نے اقتباس کیا ہے، جب آپ ابنِ جنم کی ضربت کے بعد بستر یماری پر کروٹیں لے رہے تھے، تو فرمایا: ”وَمَا كُنْتُ إِلَّا كَفَارِبِ وَرَدَوَطَالِبِ وَجَدَ“، میری مثال ایک پیاسے کی سی ہے جو ایک تاریک رات میں لق و دق صحراء میں پانی کی تلاش میں سرگردان ہوا اور اچانک اسے پانی مل جائے اور میں نے

معلوم ہوتا ہے کہ اسی اصل ہی کے بارے میں قدرے تفصیل سے گفتگو کی جائے، خاص کر جبکہ اہل تشیع کے نزدیک دین کے پانچ اصولوں میں سے ایک اصل یہ بھی ہے۔

آپ جانتے ہیں کہ اصول دین پانچ ہیں: توحید، عدل، نبوت، امامت اور معاد (یعنی قیامت)۔ عدل اور امامت کو شیعہ اصول دین میں شامل کرتے ہیں جبکہ بعض اوقات کچھ لوگ انہیں اصول مذہب مانتے ہیں بہر حال بذات خود عدل (یعنی عدالت) بہت اہمیت کی حامل ہے اور اس کا شمارا خلائقی مسائل میں نہیں ہوتا، لہذا اس مختصر سے حصے میں تاحد مقدور اسی اصل کے بارے میں گفتگو کی جائے گی، اس کی مختصر تاریخ پرروشنی ڈالی جائے گی اور جن امور کا ہماری سرنوشت اور حالات حاضرہ کا تقاضا ہے انہیں اپنے قارئین تک پہنچانے کی کوشش کی جائے گی۔

چونکہ اس اصل کا تعلق ایک امام، عادل علی الاطلاق سے ہے جو محمد عدالت و مساوات ہے، شیفتہ حق و انصاف ہے، انسان دوستی، رحمت، محبت اور احسان کا کامل نمونہ ہے امام امتحین اور امیر المؤمنین ہے وہی امام عادل و منصف جن کے بارے میں اپنوں نے نہیں بلکہ غیروں نے کہا: ”قُتِلَ عَلِيٌّ فِي مَحْرَابِ عِبَادَتِهِ لِشِدَّةِ عَدْلِهِ“، جسے محراب عبادت میں اس کی سخت عدالت کی وجہ سے شہید کیا گیا۔  
بقول شاعر:

دشمن طاووس آمد پر او اے شاہ بکشتہ فراو  
گفت من آن هوم کزناف من ریخت آن صیادخون صاف من  
طاوس (مور) کے دشمن اس کے پر ہوتے ہیں، بعض اوقات  
با دشنه کو اس کی کروفرموت کے گھاٹ تک لے جاتی ہے، ہر ان

ہے، جبکہ دوسرا آزاد بھی ہے اور آزادی خواہ بھی ہے یعنی وہ اجتماع اور معاشرے کی آزادی کا خواہاں ہے اور آزادی اُس کا ہدف اور اجتماعی آئندیا ہے یا جس طرح علم ہے، ایک شخص بذات خود عالم ہے اور ایک علم کا حامی اور طرفدار ہے وہ علم کے عام کرنے کا دلدادہ اور عمومی تعلیم اس کا ملجم نظر ہے، وہ چاہتا ہے کہ جہالت دور ہو اور علم عام ہو، تو عدالت بھی اسی طرح ہے۔

ایک اور مثال لیجئے کہ ایک شخص صالح ہے اور دسرا اصلاح طلب ہے، صالح شخص بذات خود نیک اور صالحیت پر کاربند ہے جبکہ دوسرا معاشرے میں اصلاح کا خواہاں ہے قرآن کریم کی ایک آیت ہے: ”**كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ**“ (نساء / ۱۲۵) قیام بالقسط کرو، یعنی عدل برپا کرو اور یہ عادل ہونے کا حکم نہیں ہے بلکہ عدالت کے قیام کا حکم ہے، کیونکہ عادل ہونا ایک انفرادی فعل ہے جبکہ عدالت کا برپا کرنا ایک معاشرتی اور اجتماعی کام ہے۔

### سخاوت بہتر ہے یا عدالت؟

امیر کائنات مولائے مقیمان علی بن ابی طالب علیہ السلام سے پوچھا گیا کہ:

”**أَيُّهُمَا أَفْضَلُ الْعَدْلُ أَمِ الْجُوُدُ؟**“

یعنی کوئی چیز بہتر ہے جو دو سخاوت یا عدالت؟

”**فَقَالَ الْعَدْلُ يَضْعُفُ الْأُمُورَ مَوَاضِعُهَا وَالْجُوُدُ**

”**يُخْرِجُهَا مِنْ جِهَتِهَا**“

فرمایا:

”عدالت بہتر ہے سخاوت سے، کیونکہ عدالت ہر چیز کو اپنی جگہ پر برقرار رکھتی ہے اور حق کو اپنی مقدار تک پہنچاتی ہے لیکن جو دو

ہمیشہ خدا سے یہی درخواست کی ہے کہ میری موت کا جو وقت بھی مقرر ہے اسی پر مجھے موت آئے مگر بستر یماری پر نہیں بلکہ راہ خدا میں شہادت کی موت آئے سو میری یہ درخواست بھی پوری ہو گئی۔

### کوئی عدالت باعث شہادت بنی؟

اب ہم یہ دیکھیں گے کہ کس قسم کی عدالت آپ کی شہادت کا باعث بنی؟ اور اس راہ میں آپ کی کوئی ایسی سخت گیری تھی جس کی وجہ سے دشمن کے مفادات پر براہ راست ضرب پڑتی تھی اور اسے وہ برداشت نہ کر سکا اسی لئے آپ کوستے سے ہٹانے پڑیں گیا؟

عدالت ایک اخلاقی عادت ہوتی ہے اور اسی حد تک محدود ہوتی ہے مثلاً ہم کہتے ہیں امام جماعت عادل ہو، حج اور قاضی عادل ہو، طلاق کے گواہ عادل ہوں یا کسی شرعی گواہ یہی کیلئے گواہ عادل ہوں وغیرہ اور کیا یہاں پر بھی اسی قسم کی عدالت مراد ہے؟ اس قسم کی عدالت تو کسی کے قتل کا موجب نہیں ہوتی، بلکہ بر عکس کسی کی شہرت اور محبوبیت کا سبب ہوتی ہے اور لوگ اس کا پیشہ احترام کرتے ہیں۔

مولائیؑ کی جو عدالت ان کے قتل کا موجب بنی، درحقیقت انکی عدالت اجتماعی تھی، ان کی وہ مخصوص طرز فکر تھی جو عدالت اجتماعی کے فلسفے کے تحت کافر ماتھی وہ فلسفہ اسلامی عدالت اجتماعی کا خواہاں تھا، اسی پر آپ کا اصرار تھا کہ اسلام عدالت اجتماعی کا اور اسلامی اجتماعی فلسفہ صرف اور صرف اسی کا مقاصی تھا۔

مولائیؑ صرف ”عادل“ ہی نہیں تھے بلکہ ”عدالت خواہ“ بھی تھے اور ان دونوں میں بہت فرق ہے، یعنی عادل اور عدالت خواہ میں وہی فرق ہے جو آزاد اور آزادی خواہ میں ہوتا ہے، ایک آدمی آزاد ہے یعنی وہ بذات خود اور نفس نفس آزاد

جودا و عدل اخلاقی، انفرادی نقطہ نظر سے  
علمائے اخلاق، جود و سخا کو عدل و انصاف سے بالاتر سمجھتے ہیں، لیکن علیٰ  
مرتضیٰ کمال صراحت کے ساتھ کہہ رہے ہیں: ”عدل، جود و سخا سے افضل ہے اور اس  
کے دلائل یہ ہیں۔“

البتہ ان دونوں نظریات کا زاویہ نگاہ جدا گانہ ہے، اگر تو انفرادی اور شخصی  
اخلاق کے لحاظ سے اس چیز کا مطالعہ کیا جائے تو یقیناً ”جود، عدل سے افضل ہے“  
کیونکہ اخلاقی نقطہ نظر سے یہ عدل پر فوکیت رکھتا ہے۔ کیونکہ عدل پر انسان اس وجہ  
سے ذاتی طور پر شخصی اور انفرادی لحاظ سے عادل ہے اور اس میں یہ انسانی کمال ہے کہ  
وہ کسی کے حقوق پر ڈاکر نہیں ڈالتا، کسی کامال نہیں لوٹتا، کسی کے مال پر ناجائز قبضہ نہیں  
کرتا، کسی کے ناموس کی طرف نظر اٹھا کر نہیں دیکھتا، کسی کی عزت پر ہاتھ نہیں اٹھاتا۔  
لیکن جود و سخا سے کام لینے والا نہ صرف دوسروں کے مال پر قبضہ نہیں کرتا بلکہ اپنا ذاتی  
مال اور ہاتھوں کی کمائی بھی دوسروں کو بطور ایثار دے دیتا ہے، قطار میں لگے ہونے  
کے وقت دوسروں کی باری پر قابض نہیں ہوتا بلکہ اپنی باری بھی دوسروں کو دے دیتا  
ہے، کسی کو زخمی نہیں کرتا بلکہ ہسپتا لوں، جنگ کے میدانوں، غربیوں کی جھونپڑیوں  
اور بے نواویں کے چھپروں میں جا کر مریضوں اور زخمیوں کی مرہم پڑی بھی کرتا ہے،  
انکے دوادریوں میں کوئی کسر اٹھانہیں رکھتا، مفت میں بیماروں کی دیکھ بھال بھی کرتا ہے۔  
نہ صرف کسی کا ناجائز خون ہی نہیں بہاتا بلکہ اس بات پر آمادہ رہتا ہے کہ خون کے  
طلبگار مریضوں کو اپنا خون بھی ہدیہ کرے۔ اگر اس لحاظ سے دیکھا جائے تو ذاتی اور  
انفرادی نقطہ نظر سے سخاوت، عدالت سے بہتر ہے، بالاتر ہے، فوکیت رکھتا ہے بلکہ  
ناقابل قیاس ہے۔

سخاوت تمام امور کو ان کے مدار و محور سے نکال دیتی ہے، وہ یوں  
کہ مثلاً انسان اپنے مسلم حق سے مستبردار ہو جاتا ہے اور  
دوسرے کو وہ حق دے دیتا ہے جو مستحق نہیں ہے اسی لئے جود و سخا  
چیزوں کو اپنے اصل مقام سے ہٹا دیتی ہے، فرماتے ہیں کہ:

”الْعَدْلُ سَآئِسٌ عَامٌ وَالْجُودُ عَارِضٌ خَاصٌ“ دوسری  
بات یہ ہے کہ عدالت ایک عمومی مددیر ہے یعنی عمومی زندگی کا  
بنیادی ستون اور قوانین کی اساس ہے، جبکہ سخاوت خاص طور پر  
کوئی کسی پر کرتا ہے اور جود و ایثار کا مظاہرہ کرتا ہے۔

جود و ایثار کو عمومی زندگی کا بنیادی ستون قرار نہیں دیا جا سکتا اور نہیں اس کی  
بنیاد پر آئیں وقوانین کی بنیاد رکھی جا سکتی ہے، چنانچہ اگر جود و سخا اور ایثار و احسان کا نام  
باتی نہ رہے تو بھریوں سمجھ لیجئے کہ اس کے وجود سے اس کا عدم لازم آجائے گا، لہذا  
سخاوت اور ایثار اس وقت سخاوت اور ایثار ہوتے ہیں جب ان کیلئے کوئی حقی اور  
واجب عمل قانون موجود نہ ہو، بلکہ انسان فقط اپنی شرافت، بزرگواری، عفو و  
درگذر، نوع دوستی کی وجہ سے سخاوت اور ایثار کرے، لہذا عدل، جود و سخا سے افضل  
ہے۔

یہ تھا علیٰ مرتضیٰ کا عدل کی افضلیت کے بارے میں جواب اور جو شخص  
اجتماعی و معاشرتی فکر کا مالک نہیں ہے، انفرادی اور شخصی پیاناوں سے ہر چیز کو ناپتا ہے وہ  
قطعًا اس چیز کا جواب نہیں دے سکتا، وہ بھی یہ نہیں کہے گا کہ عدالت سخاوت سے بالاتر  
ہے، لیکن مولا علیٰ اپنے کلام گوہ بار میں عدل کو اجتماعی پیاناوں میں رکھ کر اور انہی سے  
اندازہ لگا کر اس سے سخاوت اور جود و ایثار سے افضل قرار دے رہے ہیں اور یہ بات وہی  
کہہ سکتا ہے جو فلسفہ اجتماعی پر مکمل عبور رکھتا ہو۔

سخاکے دریا بھائے جائیں تو یہی اخلاقی فضیلت عمومی بدجتنی نانہجاری اور سماجی خرابی کا روپ دھار لیتی ہے، حد سے زیادہ صدقے، اوقاف، نذورات جہاں پر بھی معمول بن جائیں گے وہیں پر ایک خطرناک سیالب کی طرح تمام معاشرے کی خوبیوں کو ساتھ بھالے جائیں گے، انسانوں کو بے کار، بست، فلاش، بھکاری اور فاسد الاخلاق بنادیں گے، معاشرے کو اس قدر نقصان پہنچائیں گے کہ ایک جراثم بھی ایسا نہ کر سکے، خداوند عالم (آل عمران آیت ۷۸) بعض قسم کی خیرات کے بارے میں فرماتا ہے:

”مَثُلُّ مَا يُنْفِقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الْدُّنْيَا كَمَثَلُ رِبِّ  
فِيهَا صِرَّاصَابَتْ حَرْثَ قُومٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ  
وَمَظَالِمُهُمُ اللَّهُ وَلِكُنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ“

جو لوگ اس دنیا میں راہ خدا میں خرچ کرتے ہیں اور صدقہ و خیرات کے عنوان سے لوگوں کو دیتے ہیں ان کی مثال ایسے ہے جیسے تیز ہوا چلے جس میں سردی بھی ہوا اور وہ ایسے لوگوں کی زراعت تک جا پہنچے جنہوں نے اپنے نفسوں پر ظلم کیا ہے اور وہ اس کھیتی کو بر باد کر دے، اللہ نے ان پر ظلم نہیں کیا بلکہ وہ خود اپنے نفسوں پر ظلم کرتے ہیں۔

احسان اور جود و سخا کے ساتھ معاشرہ کو ہرگز نہیں چلا جا سکتا سماجی امور کی بیانیاد ”عدل“ ہے، احسان و جود نہیں اور پھر جود اور احسان بھی وہ جس کا حساب و کتاب نہ ہو، ایسے جود و احسان اور ایثار و سخا، کاموں کو ان کے مدار سے خارج کر دیتے ہیں۔

حضرت امام علی زین العابدین علیہ السلام فرماتے ہیں:

”كُمْ مِنْ مَفْتُونِ بِحُسْنِ الْقَوْلِ فِيهِ، وَكُمْ مِنْ

اجتماعی نقطہ نظر سے  
لیکن اگر اجتماعی اور معاشرتی زندگی کے نقطہ نظر سے دیکھ جائے تو کوئی چیز  
فضل ہے؟ عدل یا سخاوت؟

اجتماعی و معاشرتی زندگی کے لحاظ سے اور عمومی نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو افراد، اجتماع کو ایک اکائی کی صورت میں تبدیل کر دیتے ہیں، معلوم ہوتا ہے کہ ”عدل“ کا مقام ”وجود و سخا“ سے بلند تر ہے۔

اجتماعی انسانی زندگی میں عدل کا مقام کسی بلند عمارت کی بنیاد کا سا ہے جب تک بنیادیں مضبوط و مستحکم نہیں ہوں گی اس وقت تک عمارت پائیدار اور استوار نہیں ہو سکتی، عمارت کارگنگ و روغن عمارت کی مضبوطی کا سبب نہیں ہوتا البتہ اس میں بھی رہائش اختیار کی جاسکتی ہے اور ممکن ہے کہ کوئی عمارت بڑی ہی خوبصورت بھی دھبی اور مرصع اور مزین، ظاہر بڑا خوبصورت اور زیبا ہو مگر چونکہ بنیادیں خراب ہیں، کمزور ہیں اس کیلئے تو صرف ایک ہی بارش کافی ہے جس سے وہ دھڑام کے ساتھ بڑے آرام سے زین بوس ہو سکتی ہے اور اپنے ساکنین کو ایک پل میں موت کی وادی میں دھکیل سکتی ہے، اس لئے وہ عمارت صرف دیکھنے اور دکھانے کے لائق ہو سکتی ہے رہنے کے نہیں۔

علاوہ ازیں یہ وجود و سخاوتیں، اور ایثار و احسانات بعض اوقات مفید اور شر آور ہوتے ہیں اور سخاوت کرنے والے کی طرف سے ایک عظیم فضیلت شمار ہوتے ہیں مگر سخاوت کرنے والے کے لحاظ سے کوئی فضیلت نہیں ہوتے، لہذا اس کا حساب و کتاب بھی پیش نظر رہنا چاہئے، سماج اور معاشرے کے تقاضوں کو نظر انداز نہیں کرنا چاہئے، اگر اجتماعی توازن کی رعایت نہ کی جائے اور کسی حساب و کتاب کے بغیر جود و

لیکن جو پہلو اہمیت کا حامل ہے اور جس پر پورے دین کا دار و مدار ہے وہ ہے اس مسئلے کا اجتماعی اور سماجی پہلو اور ہماری اب تک اس کی طرف کم توجہ کرنے اور بہت کم حد تک سوچنے کی وجہ یہ ہے کہ کوئی زیادہ عرصہ نہیں گزرا کہ انسان نے سماجیات کے مطالعہ (social Study) کی طرف توجہ دی ہے اور سماجی اہمیت کو سمجھنے کی کوشش کی ہے اور ان قوانین کو پیچانا ہے، سابقہ دور میں کم و بیش ہمارے عالیٰ قدر مفکرین نے اس طرف توجہ فرمائی ہے لیکن سماجیات نے پھر بھی مدؤں علوم کی صورت اختیار نہیں کی تھی، لہذا وہ ہر قضیہ کے اخلاقی اور انفرادی پہلو پر ہی نظر رکھتی تھی۔

ہمیں معلوم نہیں ہے کہ اب تک کسی نے اپنی کتاب میں اس جملے کے بارے میں بحث کی ہو جسے ہم بیان کر چکے ہیں، حالانکہ یہ جملہ ”نُجْ الْبَلَاغَةِ“ میں موجود ہے اور ہر ایک کی دسترس میں ہے، ہمارے خیال میں اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ جملہ اخلاقی معیار کے تقاضوں کے مطابق لوگوں کی نگاہوں میں کوئی مناسب اور قابل توجہ معنی پیش نہیں کر سکا لیکن اب جبکہ معاشرتی علوم ترقی کر چکے ہیں اور سماجیات پر زیادہ زور دیا جا رہا ہے تو اخلاقی پیانوں کے علاوہ اور بھی معیار نہیں حاصل ہوئے ہیں جس سے ہمیں معلوم ہوا ہے کہ یہ جملہ بڑا ہی قابل قدر اور بیش قیمت ہے اور یہ فرمان اپنے زمانے سے بلکہ سید رضی رحمۃ اللہ علیہ کے زمانے سے ہے، بہت ہی اعلیٰ اور بالا ہے، حتیٰ کہ بولی سینا بھی جو اس نُجْ الْبَلَاغَةِ کی جمع آوری کے دور کے عظیم ترین فلسفوں ہیں اس طرح کی بلند سماجی حقیقت کو بیان نہیں کر سکے۔

### جود اور احسان میں فرق

جود اور احسان معنی کے لحاظ سے ایک دوسرے کے نزدیک ہیں اور قرآن مقدس میں عدل کو احسان کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے ”إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ

مَغْرُورٍ بِخُسْنِ السَّتْرِ عَلَيْهِ وَكَمْ مِنْ مَسْتَدْرَجٍ  
بِالْإِحْسَانِ إِلَيْهِ“

بہت سے عیب دار لوگ ایسے ہیں جنہیں تعریف و توصیف نے بگاڑ دیا، بہت سے لوگوں کی عیب پوچھی نے انہیں فریب میں بتلا کر دیا اور بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کے ساتھ احسان کیا گیا اور اس احسان کے ذریعہ ان کے امور زندگی رو براہ ہو گئے لیکن وہ بتدربن غفلت کا شکار ہو کر ہلاک ہو گئے اور یہی ہے مولا علیٰ کے اس قول کا معنی جو آپ نے ارشاد فرمایا:

”الْعَدْلُ يَضْعُ الْأُمُورَ مَوَاضِعَهَا وَالْجُودُ يُحْرِجُهَا مِنْ  
جِهَتِهَا“

عدل تمام امور کو اپنے مدار پر چلاتی رہتی ہے، جبکہ جود و سخا انہیں اپنے اصل مدار سے خارج کر دیتی ہے۔

بہت سے لوگ جب پہلے یہ سنتے ہیں کہ ”علیٰ“ جود و سخا کے مظہر کامل تھے، تو اس جملہ سے وہ عدل کو جود و سخا پر برتر سمجھ کر تجب کرتے ہیں کہ یہ کیونکر ہو سکتا ہے کہ عدالت، سخاوت سے بالاتر ہو؟ جو اہل جود و کرم اور ایثار و سخا کے سر خیل ہیں وہ جود و سخا کے بارے میں کیسے کہہ سکتے ہیں کہ ”جود و کرم، امور زندگی کو ان کے مدار سے خارج کر دیتا ہے؟“

لیکن جو کچھ ہم بیان کر چکے ہیں اور دو پہلو و وئی کیوضاحت کر چکے ہیں اس سے معلوم ہو گیا ہے کہ ہم عدل اور جود کو ایک پہلو سے دیکھتے ہیں اور وہ ہے اس قضیہ کا اخلاقی پہلو، ذاتی اور شخصی فضیلت کا پہلو اور واقعہ اس پہلو سے دیکھا جائے تو حقیقت وہی ہے جو یہ سمجھتے ہیں۔

بھی اور صرف بھی چیز تھی جس نے آپ کیلئے مشکلات پیدا کیں، جی ہاں عدالت ہی تھی جس کی وجہ سے آپ ان گنت مشکلات کا شکار ہوئے، ساتھ ہی یہ بھی بتاتے چلیں کہ اگر کوئی محقق یا مورخ آنجناب کی خلافت کے زمانے کے حوالات کا تجربہ اور اس کی تخلیل کرنا چاہتا ہے اس کیلئے بھی یہی چیز عدل علوی۔ ایک کلیدی حیثیت کی حامل ہے، اس نے مولانا علیہ السلام اس بارے میں بہت زیادہ سختی سے کام لیتے تھے۔

عدالت کے بارے میں علیٰ کا سخت اور ناقابل تغیر موقوف تھا، جسے ایک تعبیر اور نظریے کے مطابق ”عدالت“ جبکہ ایک دوسرا تعبیر کے مطابق ”انسانی حقوق“ کہا جانا چاہئے اور اس کی اہمیت کیلئے اتنا ہی کافی ہے کہ حضرت عثمان کی وفات کے بعد خلافت کی باغ ڈور سنبھالنے کا اصل ہدف بھی یہی تھا، جبکہ اس وقت عدالت اجتماعی کا نقشہ ہی بگڑ پکھا تھا، نشان مٹ چکے تھے، لوگ دو طبقوں میں تقسیم ہو چکے تھے، یا بالکل امیر یا بالکل غریب بالفاظ دیگر امیر، امیر تر اور غریب، غریب تر ہو پکھا تھا، (نحو البلاغہ خطبہ ۳ میں ہے): توجہ فرمائیے:

”لَوْلَا حُضُورُ الْحَاضِرِ وَقِيَامُ الْحُجَّةِ بِوُجُودِ  
النَّاصِرِ وَمَا أَخَذَ اللَّهُ عَلَى الْعُلَمَاءِ أَنْ لَا يُقَارِرُوا عَلَى  
كِظَّةِ ظَالِمٍ وَلَا سَغَبِ مَظْلُومٍ لَا لَقِيْثَ حَبَّلَهَا عَلَى غَارِبِهَا  
وَلَسَقِيْثَ اخْرِهَابِكَاسِ اُولَهَا“

اگر کچھ لوگ یار و مددگار کے طور پر میرے پاس نہ آتے اور مجھ پر اتمام جھٹ نہ ہو چکی ہوتی اور اگر اللہ نے علماء اور روشن ضمیر افراد سے یہ عہدو پیمان نہ لیا ہوتا کہ وہ ظالم کی شکم کی سیری اور مظلوم کی گرنگی پر آرام سے نہ بیٹھیں، یعنی حالات ایسا رخ اختیار کر

وَالْإِحْسَانِ، ”اللَّهُ تَعَالَى عَدْلٌ وَأَحْسَانٌ كَمَنْ حُكْمُ دِيْتَاهُ یہ کسی پوچھنے والے نے علی مولا علیہ السلام سے عدل اور جو دو کے بارے میں سوال کیا تھا اور حقیقتاً گویا اس نے یہ پوچھا تھا کہ یہ جو قرآن فرماتا ہے: ”إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ“ آیا عدل بہتر ہے یا احسان؟ البتہ جو اور احسان ایک دوسرے کے ساتھ نزدیک تر ہیں ناکہ ایک کیونکہ ”احسان“ عام ہے بہوڑ خاص ہے، احسان مالی نیکی کو بھی شامل ہے اور غیر مالی نیکی کو بھی، مثلاً آپ نے کسی محتاج اور ناپینا کا ہاتھ پکڑ کر اسے سرک کے دوسرے کنارے پہنچا دیا تو آپ نے اس کیلئے ”جوڑ“ نہیں بلکہ ”احسان“ کیا ہے، یا کسی جاہل کو تعلیم دی یا گمراہ کو راستے پر لے آئے، تو یہ جو نہیں بلکہ احسان ہو گا۔

### عدالت کا سماجی فلسفہ

اس سوال کے نقل کرنے سے ہماری غرض یہ تھی کہ اس بات کی طرف متوجہ کیا جائے کہ حضرت علی مرتضی علیہ السلام عدالت کو کس نقطے نظر سے دیکھتے ہیں؟ آیا وہ انفرادی اور شخصی نظریہ سے دیکھتے تھے یا ان کے زیادہ تر پیش نظر اجتماعی اور معاشرتی پہلو ہوتا تھا؟ اور آنجناب کے جواب سے معلوم ہوتا تھا کہ آپ کے پیش نظر زیادہ تر سماجی و معاشرتی نکتہ ہوتا تھا، اس نے کہ ایک طرف تو آپ کی عدالت کے بارے میں یہ فرمائشات اور دوسرا طرف یہ کہ اپنے دور حکومت اور ز عامت میں جو طرز عمل اختیار کیا تھا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عدالت ایک اجتماعی اسلامی فلسفہ کی صورت میں مولائے متقیان امیر مومنان علیہ السلام کی توجہ کا مرکز تھی اور آپ اسے ایک عظیم ناموس اسلام کی حیثیت سے متعارف کرنا چاہتے تھے اور اسے دوسرا تمام چیزوں سے بالاتر سمجھتے تھے، بلکہ آپ کی سیاست کی بنیاد بھی اسی اصل پر رکھی ہوئی تھی، کسی مقصد اور کسی بھی ہدف کیلئے ممکن ہی نہیں تھا کہ آپ اسے ذرہ برابر بھی نظر انداز کر دیں

خطرناک حالات کا سامنا کرنا پڑے گا جن میں دلوں کو ٹھہراو  
نصیب نہیں ہو گا اور عقلیں متزلزل ہو جائیں گی، یہ جو تم آج  
میری بیعت کیلئے آئے ہو جب تم دیکھو گے کہ راہ بہت دشوار اور  
خطرناک ہے تو ہو سکتا ہے کہ درمیان ہی سے پلت جاؤ۔

**”وَإِنَّ الْأَفَاقَ قَدْ أَغَامَتْ وَالْمُحَاجَةَ قَدْ تَكَرَّثْ“**

سارے آفاق کو کھرا اور بادلوں نے گھیرا ہوا ہے سورج بادلوں کی اوٹ میں  
چھپ گیا ہے، ایسے ایسے کام انجام پا کر ثابت ہو چکے ہیں جن کو تبدیل کرنا مشکل ہے،  
اسلام کی تاریخ کے اس مختصر عرصہ میں کچھ لوگ ”توں“ کی شکل اختیار کر چکے ہیں جن  
کے طور طریقوں کو بدلا بہت دشوار کام ہے۔

آپ نے اتمام حجت کے طور پر فرمایا:

**”وَأَعْلَمُوا إِنَّيْ قَدْ أَجْبَتُكُمْ رَبِّكُمْ مَا أَعْلَمْ“**  
(نیج البلاغہ خطبہ ۹۱)

یہ جو تم میری بیعت کیلئے بار بار اصرار کر رہے ہو زمام خلافت سنجا لانے کیلئے  
مجھ پر دباؤ ڈال رہے ہو، تمہیں یہ بات اچھی طرح معلوم ہونی چاہئے کہ اگر میں نے  
تمہارے اصرار پر تمہاری اس پیشکش کو قبول کر لیا ہے تو جو کچھ میں مناسب سمجھوں گا اور  
بہتر جانوں گا خوب جھی اسی پر عمل کروں گا اور تمہیں بھی اسی پر چلاوں گا، اس بارے میں  
میں کسی کی بات نہیں مانوں گا لیکن اگر مجھے اس فریضہ کی بجا آوری سے معاف کر دیں  
اور مجھے اپنے حال پر چھوڑ دیں اور یہ ذمہ داری کسی اور کے سپرد کر دیں تو میں معذور  
ہوں گا اور مثل سابق ایک عمومی زندگی بسر کروں گا۔

جائیں کچھ لوگ مال و ثروت اور الہی عطا کو اپنے لئے سمیٹ لیں  
اور اس قدر شکم سیر ہو کر کھائیں کہ پُر خوری کے مریض ہو جائیں  
اور ان کے اطراف میں ایسے لوگ بھی ہوں جن کے حقوق اس  
قدر پامال ہو جائیں کہ ایک وقت کی روٹی تک نہ ملے، تو علماء  
خاموش ہو کر نہ بیٹھ جائیں، اگر میں ان حالات میں اپنے فریضے  
کا حساس نہ کرتا تو ایک طرف ہو جاتا، خلافت کی مہار ہرگز اپنے  
ہاتھ میں نہ لیتا اور پہلو تھی کرجاتا۔

### خطرے کا احساس اور اتمام حجت

امیر المؤمنین علیہ السلام کی حکومت کا پروگرام یہ تھا کہ صرف اپنی حکومت کے  
دوران ہی کسی پر ٹلنہ نہیں ہونا چاہئے بلکہ گزشتہ ادوار میں پانچ ماں شدہ حقوق کے جنہیں  
ظام و غاصب لوگوں نے چھین کر اپنا مال و ملک قرار دیدیا تھا انہیں اصلی حقداروں کی  
طرف لوٹایا جائے اور غارگروں کو کیفر کردار تک پہنچایا جائے، لیکن اس پر عملدرآمد کی  
صورت میں اس کے انجام سے بھی اچھی طرح باخبر تھے کہ اس کے رد عمل میں کیا کچھ  
غوغابر پانہیں کیا جائے گا، لہذا بڑی مشکل کے ساتھ اور ہزار جتنوں کے بعد خلافت کی  
باگ ڈور سنجا لی اور اپنی بیعت کرنے والوں سے کہا:

**”دُعُونِي وَالتَّمِسُوا إِغْرِيْ فَإِنَّا مُسْتَقْبِلُونَ أَمْرَ اللَّهِ وُجُوهُ“**

**”وَأَلَوْا نَ لَاتَقْوُمُ لَهُ الْقُلُوبُ وَلَا تُثْبُتُ عَلَيْهِ الْعُقُولُ ،“**

مجھے رہنے دو کسی اور کو تلاش کرو، کیونکہ ہمیں مستقبل بڑا تلوں اور  
ناپائیدار نظر آ رہا ہے، جو اسلامی فریضہ مجھے سونپا جا رہا ہے اس پر  
عملدرآمد کیلئے مجھے حالات مناسب نظر نہیں آ رہے، ایسے

عدالت میں وسعت ہے ظلم میں تنگی  
اس کے بعد مولا فرماتے ہیں:

”إِنَّ فِي الْعَدْلِ سَعَةً وَمَنْ ضَاقَ عَلَيْهِ الْعَدْلُ  
فَالْجَوْرُ عَلَيْهِ أَضَيقُ“

ہر چیز سے زیادہ عدالت میں اس قدر گنجائش ہوتی ہے کہ سب کو راضی رکھے، صرف ایک ہی چیز ایسی ہے جو ہر ایک کو اپنے اندر جمع کر سکے اور سب کو راضی رکھ سکے اور وہ ہے ”عدالت“ اگر کوئی شخص اپنے طبعی انحراف اور حرص ولاجح کی بناء پر اپنے حق اور اپنی حد پر قانون نہ ہو اور حق پر قناعت اسے سنگین محسوس ہو تو اسے یقین کر لینا چاہئے کہ ظلم اس کیلئے بہت زیادہ بھاری ثابت ہو گا، کیونکہ دو قسم کے سنگین بوجھ انسان کی روح پر دباؤ ڈالتے ہیں ایک ماحول و معاشرے کا بوجھ جو انسان کے اپنے اندر سے اس کی روح پر دوارد ہوتا ہے دوسرا حسد کا بوجھ یہ ایسے جلا ہیں جن کے تازیانے اسکی روح پر پڑتے رہتے ہیں اور یہ ایسا قید خانہ ہیں جس میں اسے ایک دوسرے انسان نے گرفتار کیا ہوا ہوتا ہے۔

لیکن اگر عدالت اجتماعی کا اجراء ہو تو یہ ورنی لحاظ سے ایک طرح کا سکون برقرارہ جائے گا، اس لئے کہ ایسی صورت میں کسی کو کسی دوسرے انسان کے حقوق سلب کرنے کی اجازت نہیں ہو گی، جس سے کسی وجہ سے کسی شخص کی روح گھٹن اور تنگی کا شکار نہیں ہو گی اور نہ ہی کسی قسم کا اس پر دباؤ ہو گا جو اس پر سنگین ہو اور اگر عدالت کا اجراء نہیں ہو گا تو دھونس دھاندی ظلم و قسم، غنڈہ گردی اور لوٹ مار کا بازار گرم ہو جائے گا، جس سے لوگ حرص و طمع میں گرفتار ہو جائیں گے اور لاچ کی آگ زیادہ مشتعل ہو گی اور وہ عوامل کے زبردست دباو میں آ کر کڑھتے رہتے ہیں، لہذا عدالت

اسلامی جاگیریں

گذشتہ کے دور خلافت میں بہت سی جاگیریں جن کا تعلق پوری امت مسلمہ سے تھا، من پسند اور چیختے افراد میں تقسیم کی گئیں موالیٰ مرتضیٰ علیہ السلام ایسی ہی جاگیریوں کے بارے میں فرماتے ہیں:

”وَاللَّهِ لَوْ جَدْتُهُ فَدُتْرُوْجَ بِهِ النِّسَاءُ وَمُلْكَ بِهِ  
الْإِمَاءُ لَرَدَدْتُهُ“

خدا کی قسم! جو راضی اور جاگیریں عامۃ المسلمين کا مال ہیں اور حضرت عثمان نے انہیں اپنے چیزوں میں تقسیم کر دیا ہے یا ان سے لوٹ دیاں خریدی گئی ہوں تو میں سب کو واپس کروں گا۔

### ایک نگاہ پیچھے کی طرف

حضرت امیر علیہ السلام کو اپنے دور خلافت میں زبردست مشکلات کا سامنا کرنا پڑا، جس کی اصل وجہ یہ تھی کہ آپ بار بار ماضی کی طرف نظر ڈالتے تھے اور یہ نہیں کہتے تھے کہ ”گذشتہ راصلوں، آئندہ را احتیاط“، جو ہو گیا سو ہو گیا، اب مستقبل کو سُدھارا جائے نہ، ایسی بات نہیں تھی، آپ فرماتے تھے میں ماضی سے بھی سروکار رکھتا ہوں، ماضی کی بنیادوں پر ہی تو مستقبل کی عمارت ستوار کی جا سکتی ہے اور حال و مستقبل کو سُدھارا جاتا ہے، خراب ٹیڑھی اور فرسودہ بنیادوں پر بلند و مضبوط عمارت کو کھڑا نہیں کیا جا سکتا۔

پڑتاں کریں گے اگر اس نے عدالت کا اجراء کیا ہوگا، اللہ تعالیٰ اسے اسی عدالت کی وجہ سے نجات عطا فرمائے گا، ورنہ پل صراط میں ایک حرکت پیدا ہوگی جس سے وہ جہنم کی گھرائی میں جا گرے گا۔“

اس کے بعد آپ نے اپنے دامیں اور بائیں کی طرف نگاہ فرمائی اور مسجد کے گوشہ و کنار میں بیٹھے ہوئے ہر ایک کو دیکھا اور فرمایا:

”جن لوگوں کو دنیا نے اپنے اندر غرق کیا ہوا ہے اور انہوں نے جائیدادیں، جا گیریں بنائی ہوئی ہیں، بہتی نہریں، اعلیٰ نسل کے گھوڑے اور نازک ادمام کنیریں اپنے لئے تیار کی ہوئی ہیں، کل میں یہ چیزیں لے کر بیت المال میں جمع کروں گا اور ان لوگوں کو اتنا دوں گا جتنا ان کا حق بتا ہے، ابھی سے انہیں بتائے دیتا ہوں تاکہ کل کلاں یہ نہ کہیں کہ علیؑ نے ہمیں اندر ہیرے میں رکھ کر ہم سے سب کچھ چھین لیا، کل اس نے کچھ کھا تھا اور آج کچھ کہہ رہا ہے، علیؑ نے بر سر اقتدار آ کر آج سب کچھ چھین لیا، لہذا میں اسے واضح طور پر اور علی الاعلان کہہ رہا ہوں۔“

اس کے بعد آپ نے بڑی تفصیل کے ساتھ یہ بات کی، کیونکہ ان لوگوں میں سے کچھ افراد ایسے بھی تھے جو اپنے لئے خصوصی امتیاز کے قائل تھے اور ساتھ ہی ان پر کچھ الزامات بھی تھے، ان کی دلیل یہ تھی کہ ہمیں پیغمبر کی صحبت اور صحابت کا خصوصی شرف حاصل ہے اور ہم نے اسلام کی راہ میں کس قدر مشقتوں اٹھائیں اور سختیاں جھیلی ہیں، یہ سن کر فرمایا:

”میں افراد کی صحبت و صحابت کی فضیلت اور ان کی اسلامی

کا ماحول جس پر گراں گزرتا ہے، ظلم کا ماحول تو اسے نچوڑ کر کھو دیتا ہے۔ ابن ابی الحدید کہتے ہیں کہ حضرت عثمان کے قتل کے بعد لوگ مسجد میں جمع ہوئے تھے کہ دیکھیں خلافت کا معاملہ کہاں تک پہنچا ہے؟ چونکہ حضرت علی علیہ السلام کے علاوہ اور کوئی ایسا شخص نہیں تھا لوگ جس کی طرف متوجہ ہوں، ادھر ساتھ ہی کچھ لوگ ایسے بھی تھے جو بڑی پر جوش تقریریں کر رہے تھے اور مولا علیؑ کی شان اور ان کی اسلامی خدمات لوگوں کے سامنے بیان کر رہے تھے، اچانک لوگوں کا ایک ہجوم آپ کی طرف بیعت کیلئے آگے بڑھا اور آپ کی بیعت کرنا شروع کر دی، امام نے اس وقت فرمایا: ”مجھے رہنے دو، اور کسی اور کو جا کر ڈھونڈو کیونکہ مجھے مستقبل کے حالات بہت پیچیدہ نظر آ رہے ہیں..... ساتھ ہی یہ بات بھی یاد رہے کہ میں جو مناسب بھھوں گا خود بھی اس پر عمل کروں گا اور دوسروں کو بھی اس پر عمل درآمد کراؤں گا..... گویا امام نے پہلے ہی دن انتہام جحت کر دیا تھا۔“

### سخت تنبیہ

ابن ابی الحدید کہتے ہیں کہ، دوسرے دن آپ با قاعدہ رسی طور پر مسجد نبوی تشریف لے گئے اور گزشتہ دن جس بات کی طرف اشارہ فرمایا تھا آج اس کی تشریح کرتے ہوئے فرمایا:

”خدا بہتر جانتا ہے کہ مجھے اس خلافت سے اس وجہ سے دلچسپی نہیں کہ ایک ریاست اور اقتدار ہے، میں نے حضور رسالتما بؐ سے سنائے کہ آپ نے فرمایا: ”میرے بعد جو شخص بھی زمام اقتدار پنے ہاتھوں میں لے گا، بروز قیامت اسے پل صراط پر روک لیا جائے گا، خدا کے فرشتے اس کے نامہ اعمال کی جائج

اس کے جواب میں آپ نے فرمایا:

”یہ جو تم نے کہا ہے کہ اسلامی جنگوں میں تمہارے لوگوں کا خون بھایا گیا ہے، تو اسے میں نے اپنے ذاتی عناد کی وجہ سے نہیں بھایا، ان جنگوں میں عقیدہ اور مسلک کا اختلاف تھا، ہم حق کیلئے لڑ رہے تھے جبکہ تم باطل کیلئے نبرد آزما تھے، حق کو باطل پر فتح حاصل ہوئی، اگر تم اپنے مقتولوں کا خون بھاچا ہتے ہو تو پھر جاؤ اور حق سے جا کر وصول کرو، کیونکہ اس نے ہی باطل کو نشست فاش دی اور اس کا قلع قلع کیا،“

دوسری بات جو تم نے کہی ہے کہ میں تمہارے ماضی سے کوئی سروکار نہ رکھوں اور گذشتہ کو نظر انداز کر دوں، تو یہ میرے بس سے باہر ہے، کیونکہ یہ ایک ایسا فریضہ ہے جو خدا نے میرے ذمہ لگایا ہے، لہذا میں اسے نظر انداز نہیں کر سکتا۔

رہا قاتلین عثمان کا موضوع، اگر میں اپنا فریضہ سمجھتا ہوں کہ ان سے قصاص لیا جائے، تو یقین جانو کہ میں نے کل ہی ان سے لے لیا ہے۔

ولید مولاؑ کے صریح اور قاطع بیانات سن کر لوٹ آیا اور اپنے ہم مسلک افراد کے سامنے امام کی ساری گفتگو بیان کر دی، یہ سن کر وہ سب اٹھ کر چلے گئے اور پختہ ارادہ کے ساتھ علیؑ سے دشنی، مخالفت اور مخاصمت کا یک طرفہ اور حکم کھلا اعلان کر دیا۔

### دشمنوں کی رائے

ابن ابی الحدید نے لکھا ہے کہ: اصحاب علیؑ نے جب یہ سنا کہ مولا علیؑ السلام کی زعامت و حکومت کے خلاف ایک گروپ تشکیل پاچکا ہے جس کا مقصد تخریب کاری اور آپ کے خلاف لوگوں کو بھڑکانا اور حکومت کو گرانا ہے، تو ان میں سے کچھ لوگ آنحضرتؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کرنے لگے:

”ان لوگوں کی ناراضگی کا اہم سبب اور گروہ بندی کا اہم موجب ”عدل و

خدمات کا منکر نہیں ہوں، لیکن یہ ایسی چیزیں ہیں جن کا اجر و ثواب نہیں خدا کی بارگاہ سے ملے گا، یہ اس بات کا موجب نہیں بن سکتیں کہ آج ہم ان کے اور دوسرے مسلمانوں کے درمیان کسی فتنہ کی تفڑیت بر تیں اور ان کے درمیان کوئی فرق قائم کریں، یہ امور کسی امتیاز کا سبب نہیں بن سکتے،“

لوگ پچھے ہٹنا شروع ہوتے ہیں

جن لوگوں کو معلوم ہو گیا کہ علی علیہ السلام کے اس فیصلے کی زد میں آجائیں گے، وہ اکٹھے ہوئے اور سر جوڑ کر بیٹھ گئے، کافی دیر تک ایک دوسرے سے مشورے کرتے رہے، آخر کار اپنی طرف سے ایک شخص — بنام عقبہ بن عقبہ بن ابی معیط — کو اپنا نامہ بنا کر بھیجا تاکہ وہ جا کر آپ سے مذاکرات کرے، وہ آپ کے پاس آیا اور کہنے لگا:

یا ابا حسنؑ! پہلی بات تو یہ ہے کہ آپ کو اچھی طرح معلوم ہے کہ ہم سب جو یہاں بیٹھے ہوئے ہیں، اسلامی جنگوں کی وجہ سے آپ سے قلبی طور پر راضی نہیں ہیں کیونکہ ہم سب کو معلوم ہے کہ غالباً ہم میں سے ایک نہ ایک شخص ان جنگوں میں آپ کے ہاتھوں مارا جا چکا ہے، لیکن ہم نے بھی اسے نظر انداز کر دیا ہے، اب دو شرائط کے ساتھ ہم آپ کی بیعت کیلئے حاضر ہیں

ایک تو یہ کہ سابقہ دور میں جو ہو گیا سو ہو گیا آپ پچھے مڑ کر نہ دیکھیں — گذشتہ راصلات — اب جو چاہے کریں — دوسرے یہ کہ: حضرت عثمان کے قاتلنوں کو ہمارے سپرد کر دیں تاکہ ہم ان سے قصاص لے سکیں، اگر آپ کو ہماری کوئی شرط قبول نہیں ہے تو ہم مجبور ہیں کہ شام جا کر حضرت امیر شام سے مل جائیں۔

ٹو لے اور قبیلے بنایا تا کہ تم ایک دوسرے کو پہچان سکو، یقیناً اللہ کے نزدیک تم میں سے زیادہ باعزت وہ ہے جو تم میں سے زیادہ متینی ہو۔

حضرت (علیہ السلام) نے یہ آیت اس لئے پڑھی تا کہ انہیں اچھی طرح سمجھا دیں کہ میں تمہارے یہ جھوٹے امتیازات ختم کر رہا ہوں۔

### مقبوضہ جائیدادوں کی واپسی

(شرح ابن ابی الحدید جلد اصححہ ۹۰ میں ہے) علی علیہ السلام نے جس طرح فرمایا تھا اسی طرح، تمام اموال کو ضبط کر لیا سوائے ان لوگوں کے مال کے جو موجود نہیں تھے اور آپ کے دائرہ اختیار سے نکل چکے تھے، یہ جو ان لوگوں نے اس بات کی پیشکش کی تھی کہ ”گذشتہ راصلوات آئندہ را احتیاط“ اسے آپ نے: ”إِنَّ الْحَقَّ الْقَدِيمَ لَا يُبَطِّلُهُ شَيْءٌ“ (قدیمی حق کو کوئی چیز باطل نہیں کر سکتی) کہہ کر یکسر مسترد کر دیا،

### عمر و ابن عاص کا معاویہ کے نام خط

اس دو ران عمر و بن عاص نے معاویہ کو یہ خط لکھا:

”مَا كُنْتَ صَانِعًا فَاصْنَعْ قَبْلَ أَنْ قَشَرَكَ ابْنُ ابِي طَالِبٍ مِنْ كُلِّ مَالٍ تَمْلِكُهُ كَمَا تُفْشِرُ عَنِ الْعَصَالِخَهَا“ جو حقن کر سکتے ہو کرلو، کیونکہ اب تک تم نے جو کچھ جمع کیا ہوا ہے اور تمہارے پاس ہے وہ فرزند ابوطالب نے تم سے سب کچھ لے لینا ہے اور تم سے اسے اس طرح جدا کر لینا ہے، جس طرح

مساویات پر آپ کا اصرار ہے، ”رہی قاتلین عثمان کی سپردگی تو اس پر ایک سرپوش اور بہانہ ہے، اس طرح وہ لوگوں کو اشتغال دلانا چاہتے ہیں۔“

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ مالک اشتہر یہ پیشکش کرنے والوں میں شامل تھے، یا بلکہ بذات خود آپ ہی تھے، صوت حال خواہ جو بھی ہو، اس پیشکش سے ان کا مقصد یہ تھا کہ ”اگر آپ مناسب سمجھیں تو اپنے اس فصلے پر نظر ثانی فرمائیں“ حضرت علی علیہ السلام جان گئے کہ یہی فکر عام لوگوں کے دماغ میں جاگریں ہو سکتی ہے، لہذا آپ اٹھ کر مسجد کی طرف چل دیئے اور ایک عمومی خطبہ دیا، اس وقت آپ نے ایک کپڑا اپنے شانوں پر ڈالا ہوا تھا اور ایک چادر لنگ کی مانند کر پر باندھی ہوئی تھی (احرام کے لباس کی طرح) اور شمشیر حمال کی ہوئی تھی۔ خداوند عالم کی حمد و ستائش کے بعد اس کی نعمتوں کا شکریہ ادا کیا اور آخر میں فرمایا:

”خدا کے نزدیک افضل انسان وہ ہے جو بہتر انداز میں اس کی اطاعت کرتا ہے، اس کے رسول کی بہتر طریقے سے اور بیشتر حد تک پیروی کرتا ہے، کتاب اللہ۔۔۔ قرآن مجید۔۔۔ کا بہتر صورت میں احیاء کرتا ہے، ہم کسی کے لئے کسی کی فضیلت نہیں مانتے مگر اس کے خدا سے تقویٰ اور اس کی اطاعت کے انداز کے مطابق یہ قرآن ہے جو ہمارے سامنے ہے اور یہ پیغمبر اکرمؐ کی سیرت ہے جسے ہم سب جانتے ہیں کہ عدل و مساوات کی بنیاد پر قائم تھی، یہ چیز کسی سے بھی پوشیدہ نہیں مگر اس سے جس کی نیت خراب ہو اور دشمنی سے کام لے تو اس کی بات ہی کچھ اور ہے،“

اس کے بعد آپ نے (سورہ جبرات کی آیت ۱۳) تلاوت فرمائی:

”يَا يَاهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَرَرٍ وَأُنْشَى وَجَعَلْنَاكُمْ

شُعُوبًا وَ قَبَائِيلَ لِتَعَارِفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْقُمْ“

لوگو! تمہیں ہم نے ایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا اور تمہیں

اس اولویت کا پہلو نمایاں ہوتا تھا پھر بھی اس سے اجتناب فرماتے تھے، حالانکہ فریق مقابل اس اولویت کو اعزاز سمجھتا تھا۔

سماجی یا اجتماعی، معاشرتی عہدہ اور منصب اس شخص کے نئی نظر سے جو واقعہ اپنے فریضے کو انجام دینا چاہتا ہے اور یہ نہیں چاہتا کہ اپنے عنوان اور عہدے سے ناجائز فائدہ اٹھائے، اسے یہ نہیں کہنا چاہئے کہ یہ اس کا "حق" ہے، بلکہ یہ کہنا چاہئے کہ یہ اس کا "شرعی فریضہ" ہے۔ اور "حق" اور "شرعی فریضہ" کے درمیان بڑا فرق ہے۔ "حق" کا معنی ہے استفادہ کرنا اور بہرہ مند ہونا، جبکہ "فریضہ" کا معنی ہے ذمہ لگائے ہوئے کام کی بجا آوری، اگر ہم ناجائز مفاد کے حصول کو ان معاشرتی اور سماجی عہدوں سے علیحدہ کر لیں پھر دیکھیں کہ ان کے لئے یہ "حق" قرار دیا جاسکتا ہے؟ ہرگز نہیں، بلکہ حق کی بجا آوری سے "فرض کی ادائیگی" کا عنوان ان کے لئے صحیح ہوگا۔ یہ بات بھی یاد رہے کہ فرض کی ادائیگی کے شرائط اور ہیں جبکہ حصول حق کے شرائط اور ہیں، لہذا آقا و مولا علی بن ابی طالب علیہ السلام کے نزدیک خلافت ایک فریضہ کی ادائیگی تھی نہ کہ حصول حق کا ایک ذریعہ، مولاۓ مقیمان کے نزدیک خلافت و حکومت، نماز کی مانند ایک فریضہ تھی اور اگر بناء اس بات پر ہو کہ فریضہ کی بجا آوری سے غیر شرعی استفادہ کیا جائے تو پھر ہر فریضہ کو "حق" کا غلط نام دیا جائے گا۔ چنانچہ اگر نماز کی ادائیگی سے جو سوئی صد ایک فریضہ کی بجا آوری ہے، اس سے غلط مفادات اٹھانے شروع کر دیئے جائیں اور کوئی شخص اسے آدمی کا ایک موثر ذریعہ بنادے تو ایسے مفاد پرست اور مطلب کے بندے کے نزدیک نماز پڑھنا یا جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا بھی ایک حق بن جائے گا ان کا ادائی فریضہ، ممکن ہے کہ اس کے نزدیک یہ ایک بہت بڑا حق ہو مگر حقیقت کچھ اور ہے۔ کیونکہ جب ہم امیر المؤمنین علی علیہ السلام کو دیکھتے ہیں کہ وہ ایک عام سی چیز کی خریداری کے لئے ایسے شخص کے پاس جاتے ہیں جو آپ کو

چھڑی کے اوپر سے چھال جدا کر لی جاتی ہے۔

### کس قسم کی عدالت شہادت کا موجب بنی؟

مولانا علیہ السلام کے بارے میں جو یہ کہتے ہیں: "فُتَّلَ عَلِيٌّ فِي  
مِحْرَابِهِ لِشَدَّةِ عَدْلِهِ" - علیؑ کو محراب عبادت میں شدت عدالت کی وجہ سے شہید کیا گیا، تو اس کے وہی معنی ہیں جو ابھی عرض کئے جا چکے ہیں، اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ باقی دوسری باتیں صرف بہانہ تھیں۔ مثلاً قاتلین عثمان کو پیش کرنے کا مطالبہ یا اسلام اور جاہلیت کی جنگوں میں مشرکین کا علیؑ کے ہاتھوں مارا جانا یا اس قسم کے کئی اور حیلے بہانے!! یہ سب عدالت اجتماعی سے فرار کے بہانے تھے، خاص کر جب مولاؑ نے واضح طور پر بتا دیا کہ میں ماضی کی ناہمواریوں، ستم کاریوں اور مظالم سے چشم پوشی کر کے گزشتہ پر صلووات اور آئندہ کے لئے احتیاط کے فلسفے کو نہیں اپناؤں گا۔ علیؑ بار بار ماضی کی طرف دیکھ رہے تھے اور فرماتے تھے: "إِنَّ الْحَقَّ الْقَدِيمَ لَا يُبْطِلُهُ شَيْءٌ" قدیم حق کو کوئی بھی چیز باطل نہیں کر سکتی۔

### مولانا \_\_\_\_ اور \_\_\_\_ خلافت

آخر میں ہم حضرت امیر کائنات علیہ السلام کے ذاتی کاموں کے ایک مختصر سے حصے پر روشنی ڈالیں گے کہ اس موضوع میں آپ نے اپنے اوپر کس قدر پابندیاں عائد کر رکھی تھیں، تو معلوم ہونا چاہئے کہ نہ صرف حضرت علی علیہ السلام بلکہ آپ کے اعزاء و اقارب اور احباب و اقرباء اس بات کے ذرہ برابر بھی روادار نہیں تھے کہ خلافت کے عنوان سے کسی قسم کا ناجائز فائدہ حاصل کریں، حتیٰ کہ بعض اوقات ایسی صورتحال بھی پیش آ جاتی تھی کہ کوئی کام ناجائز مفاد کے زمرے میں بھی نہیں آتا تھا بلکہ صرف

تَجْلِسُ لَهُمْ مَجْلِسًا عَامًا فَتَوَاضَعُ فِيهِ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ وَ تَقْعُدُ عَنْهُمْ جُنْدَكَ وَ أَعْوَانَكَ مِنْ أَحْرَاسِكَ وَ شَرَطَكَ حَتَّى يُكَلِّمَكَ مُتَكَلِّمُهُمْ غَيْرَ مُتَسْعِنٍ، فَإِنَّ سَمِعَتْ رَسُولَ اللَّهِ (ص) يَقُولُ فِي غَيْرِ مَوْطِنٍ لَنْ تَقْدُسَ أُمَّةٌ حَتَّى يُوَحَّدَ لِلضَّعِيفِ فِيهَا حَقُّهُ مِنَ الْقُوَّى غَيْرَ مَتَسْعِنٍ ..... فَلَا تَطُولْنَ احْتِجَابَكَ عَنْ رَعْيَتِكَ فَإِنَّ احْتِجَابَ الْوَلَاةِ عَنِ الرَّعْيَةِ شُعْبَةٌ مِنَ الصِّيقِ”

ضرورت مندوں کیلئے ایک خاص وقت مقرر کر دو، ہی ان کی پریشانیوں کو معلوم کرو اور اس مقصد کیلئے کھلی پچھری لگاؤ اور اس میں اپنے اس معبد کے لئے تواضع اور فروتنی کا اظہار کرو جس نے تمہیں خلق فرمایا ہے۔ اور اس موقع پر اپنی فونج اور پولیس کے سپاہیوں کو سامنے سے ہٹا دوتا کہ عوام الناس بغیر کسی خوف سے بے پرواہ ہو کر تمہارے سامنے کھل کر بات کر سکیں، کیونکہ میں نے بارہ رسولؐ گرامی کو فرماتے سنائے کہ کوئی قوم اور ملت اس وقت تک صاف ستری اور پاکیزہ نہیں ہو سکتی جب تک کہ اس کے درمیان سے کمزور لوگوں کا حق طاق تو اور زور آور لوگوں سے بغیر زبان کی لکنت کے اور کسی کی پرواہ کئے، حاصل نہ کر لیا جائے ..... پھر کسی قسم کے جواب اور پردوں سے منع کرتے ہوئے فرمایا: ”اپنی رعیت سے خود کو زیادہ نہ چھپا کر رکھا کرو، کیونکہ حکمرانوں کا اپنی رعیت سے زیادہ مخفی رہنا بھی بذات خود ایک طرح کی تنگی اور دباو ہے۔“

(از افادات ستاد عالیقدر آیت اللہ شہید مرتضیٰ مطہری)

نہیں پہچانتا کہ مبادا عہدہ خلافت کی وجہ سے وہ سودا نہیں کم قیمت کے ساتھ بار عایت دے تو ہم یہ کہنے میں حق بجانب ہوں گے کہ خلافت بھی ایک فریضہ کی ادائیگی کا نام ہے حق کے حصول کا نہیں اور فریضہ بھی ایسا کہ جس سے بالاتر کوئی فریضہ نہیں، یہ ایک فریضہ ہی نہیں ریاضت بھی ہے جیسا کہ جس سے بالاتر کوئی سائل آجائے اور اس قیامت کی گرمی میں ان نکل کر سایہ میں آبیٹھتے تھے، مبادا کوئی سائل آجائے اور یہی مشکل ترین فریضہ کی بجا آوری اور ریاضت ہے۔

حجاز میں اپنے گورنر \_\_\_\_\_ قشم بن عباس \_\_\_\_\_ کے نام ایک حکم نامہ میں تحریر فرماتے ہیں کوکہ نجح البلاغہ مکتب ۲۷ میں موجود ہے:

”وَاجْلِسْ لَهُمُ الْعَصْرِينَ وَ افْتِ الْمُسْتَفْتِيَ وَ عَلِمْ الْجَاهِلَ وَ ذَاكِرِ الْعَالَمَ وَ لَا يَكُنْ إِلَى النَّاسِ سَفِيرًا إِلَّا لِسَانُكَ وَ لَا حَاجَجَا إِلَّا وَجْهُكَ“ روزانہ صحیح و شام کے اوقات میں رعیت کی خبر گیری کیلئے ایک وقت مقرر کرو اور ان کے سوالوں کے جواب برآہ راست خود ہی دیا کرو، جاہل اور بے سمجھ لوگوں کو تم خود ہی سمجھایا کرو، علماء کے ساتھ علمی مذاکرہ جاری رکھو، اپنے اور لوگوں کے درمیان اپنا کوئی واسطہ قرار نہ دو سوائے اپنی زبان کے اور اپنے چہرے کے کسی اور کو دربان مقرر نہ کرو (برآہ راست) تم خود ہی لوگوں سے ملاقات کیا کرو۔

اسی طرح \_\_\_\_\_ (نجح البلاغہ مکتب ۱۳) \_\_\_\_\_ کے مطابق مصر میں اپنے گورنر \_\_\_\_\_ مالک اشتہر \_\_\_\_\_ کو تحریر فرماتے ہیں:

”وَاجْعَلْ لِذَوِي الْحَاجَاتِ مِنْكَ قِسْمًا تَفْرُعُ لَهُمْ فِيهِ شَخْصَكَ وَ

وہ دین قیم جس میں انحراف نہیں عین فطرت ہے، اگر اللہ کی بندگی فطری نہ ہوتی تو اس بندگی سے انسان کو سکون حاصل نہ ہوتا، جیسے مجھلی اگر پانی میں زندہ رہنے کے لئے پیدا نہ ہوتی تو اسے پانی میں سکون نہ ملتا۔

ناظرین! آئیے دیکھتے ہیں کہ ”عبادت“ کے معنی کیا ہیں؟ تو کتبِ لغت کی طرف رجوع کرنے سے جو معنی ملتے ہیں وہ ہیں ”اللہ کو ایک جاننا، خدمت کرنا، خصوص و خشوع کرنا اور ذلیل ہونا“، جبکہ ”عبدیت اور عبدیت“ کے معنی ہیں ”آباء و اجداد سے اطاعت اور غلامی میں چلے آنا“۔

قرآن مجید میں غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ”عبادت“ کی کس قدر اہمیت ہے؟ چنانچہ قرآن کے مختلف مقامات پر مختلف عنوانیں کے ساتھ اس کا ۲۸۸ مرتبہ ذکر کیا گیا ہے اور جیسا کہ بتایا جا چکا ہے معرفت کے بغیر عبادت کا کوئی فائدہ نہیں اور معرفت جتنا زیادہ ہوگی عبادت اتنا کامل ہوگی، اور عبادت جس قدر کامل ہوگی اسی قدر درجہ قبول کو پہنچے گی اور جس قدر خلوص سے کی جائے گی اسی قدر اس کی قدر و منزلت زیادہ ہوگی۔

ابھی بتایا جا چکا ہے کہ عبدیت اور عبودیت کے معنی ہیں اطاعت اور غلامی میں چلے آنا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ عبد ہمیشہ اور ہر وقت اپنے مالک کی خدمت اور غلامی میں رہے اور اس کی زندگی میں کوئی لمحہ ایسا نہ آئے پائے جو مالک کی نافرمانی میں گزرے اور یہی ہے عبادت کی اصل روح، اور یہ جو ہمارے ہاں مشہور ہے کہ عبادت نام ہے نماز اور روزے کا، تو یہ عبادت کی اعلیٰ اور معروف ترین اقسام میں سے ہیں ورنہ اطاعت مولا میں گزرنے والا ہر لمحہ عبادت ہے چاہے ”عبد“ سویا ہوا ہو یا جاگ رہا ہو، چل پھر رہا ہو یا بیٹھا ہوا ہو، محراب مسجد میں ہو یا میدانِ جنگ میں

### ایمان محسمنامہ معملاً

﴿.....نخستانوں میں صدائے مناجات .....﴾

نظرین! اس موضوع کے پیش نظر ہم ایمان محسمنامہ معملاً کی دعا و مناجات اور عبادت کے بارے میں قدرے تفصیل سے عرض کرنا مناسب سمجھتے ہیں۔ چنانچہ خداوند عالم سورہ ذاریات آیت ۵۶ میں فرماتا ہے:

”وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَيْعَبْدُونَ“

اور میں نے جن و انس کو خلق ہی اس لئے کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔

عبادت، معرفت کے بغیر ناممکن ہے پہلے معرفت پھر عبادت۔

جبیسا کہ اسی آیت کے سلسلے میں حضرات مصصومین علیہم السلام سے مردی ہے کہ

”إِلَيْعَبْدُونَ“ سے مراد ”إِلَيْعَرْفُونَ“ ہے، یعنی میری معرفت حاصل کریں۔

جس سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان کو اللہ نے معرفت کے لئے پیدا کیا ہے اور وہ اس ذاتِ کامل کی معرفت کے بعد اس کی بندگی کرتے ہیں اور ایسی ہی صورت میں ”عبد“ کے لئے کمال اور ارتقاء ہے، ورنہ اللہ تعالیٰ کسی کی عبادت کا محتاج نہیں ہے، لہذا انسان کی خلقت کی غرض اسی صاحبِ کمال کی بندگی کرنے سے پوری ہوتی ہے، نہ کہ کسی اور کی بندگی کرنے سے۔

اللہ نے انسان کو بندگی کے لئے خلق کیا ہے، یعنی اس نے انسان کی خلقت کے اندر بندگی کا شعور و دیعت فرمایا ہے، ارشاد ہوتا ہے:

”فِطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ

اللَّهِ ذَالِكَ الدِّينُ الْقَيْمِ“ (روم/۳۰)

چنانچہ آپ کی عبادت کائنات میں شہرہ آفاق تھی، آپ کی ایک کیفیت یہ تھی کہ وضو شروع کرتے تھے تو چہرہ کارنگ بدل جاتا تھا، کہ رب العالمین کی بارگاہ میں حاضری دینا ہے۔

نماز میں بسا اوقات جسم بید کی مانند لرز جاتا تھا کہ مالک یوم الدین کی بارگاہ میں کھڑے ہیں مدینہ منورہ میں آپ کا ایک باغ تھا جس میں خرمائے پانچ سور دخت تھے، جب باغ میں داخل ہوتے تھے تو ہر درخت کے نیچے درکعت نماز ادا کرتے تھے۔

بعض اوقات نماز میں سورۃ الحمد کی تلاوت کرتے ہوئے ”مالکِ یوم الدین“ کی تکرار فرمایا کرتے تھے اور لرزتے رہتے تھے کہ میں اس کی بارگاہ میں کھڑا ہوں جو روز قیامت کا مالک ہے جس کا سارا ملک اس کے قبضہ قدرت میں ہے اور کسی کا کوئی اختیار نہیں اور مال و اولاد میں سے کوئی کام آنے والا نہیں ہے۔

یہ تھا حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کی عبادت کا ایک مختصر ساجائزہ جسے تفصیل سے بیان کیا جائے تو اس کے لئے ایک عرصہ درکار ہے، لیکن یہی امام زین العابدین اور سید الساجدین ہیں کہ جب انہیں ان کے فرزند ارجمند حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے عبادت قدرے کم کرنے کا مشورہ دیا تو آپ نے ارشاد فرمایا:

”ذراؤه صحیفہ تو لے آؤ جس میں جدا مجدد حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کی عبادتوں کا تذکرہ ہے!“

جب وہ صحیفہ لایا گیا تو آپ نے اسے کھولا اور رو دیئے فرمایا:

”من یَبْلُغُ ذَالِكَ؟“ اس منزل عبادت کو کون پاسکتا ہے؟

یہ کیوں نہ ہو؟ اگر امام علی بن الحسینؑ کو آپ کی عبادت نے ”زین العابدین“ بنایا ہے تو امیر المؤمنین علی بن الحسینؑ کی نظر ایک ضربت ثقلین کی عبادت سے

روزے سے ہو یا کھاپی رہا ہو، کھیت میں ہل چلا رہا ہو یا دکان میں بیٹھا سودا سلف بیچ رہا ہو، قلم بدست ہو یا ہاتھوں میں بیچلے ہو، اپنے بچوں کا پیٹ پال رہا ہو یا تینوں کی کفالت کر رہا ہو، اپنے گھر والوں کی یاد میں ہو یا غریب الوطن اور ابناے سبیل کی امداد کی فکر میں، یہ سب کچھ عبادت ہے۔

یہی وجہ ہے کہ حضرات مخصوص میں علیہم السلام نے عبادت کے اصل مفہوم کو سمجھا اور اس پر عمل پیرا ہوئے اور اس قدر عمل کیا کہ خدا کو خود کہنا پڑا (سورہ ط آیت نمبر ۶) ”طَهٌ، مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتُتَشَقَّقِيْ“ اے طیب و طاہر رسول! آپ پر قرآن اس لئے نازل نہیں کیا کہ آپ اس قدر مشقت اٹھائے۔

(سورہ مزمل آیت اتنا ۷)

”يَا أَيُّهَا الْمُزَمِّلُ قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا، نِصْفَهُ أَوْ أَنْقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا أَوْ زُدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا،“

اے کپڑوں میں لپٹنے والے! رات کواٹھا کیجھ غر کم، آدمی رات یا اس سے بھی کم کر لیجئے، یا اس سے کچھ بڑھا دیجئے اور قرآن کو ترتیل کے ساتھ پڑھا کیجھ۔

ملاحظہ فرمایا آپ نے کہ خلوص نیت اور آقا سے قلبی لگاؤ کی وجہ سے انجام پانے والا ہر عمل ایسی عبادت میں شمار ہو رہا ہے کہ آقا کو اس سے کم کرنے کی تاکید کرنا پڑ رہی ہے، یہی کیفیت ہمارے دوسراے ائمہ اطہار علیہم السلام کی ہے، حتیٰ کہ کثرت عبادت کی وجہ تو ان میں سے ایک کا نام سید الساجدین اور زین العابدین مشہور ہو گیا ہے یعنی سجدہ کرنے والوں کے سردار اور عبادت کرنے والوں کی زینت اور یہ ہمارے چوتھے امام اور چھٹے معصوم حضرت علی بن الحسین علیہ السلام ہیں اور بروز قیامت بھی آپ کو اسی نام سے پکارا جائے گا۔

تمہاری یہ دنیا تو میرے نزدیک اس پتی سے بھی زیادہ بے قدر اور حقیر ہے جو کسی ٹڈی کے منہ میں ہوا رہا اسے چباری ہو، علیٰ کوفنا ہونے والی نعمتوں اور مٹ جانے والی لذتوں سے کیا غرض؟

جن کے بارے میں حضرت عمر بن عبد العزیز کہتے ہیں کہ: ”ہمیں اس امت میں پشمیر اکرم ﷺ کے بعد کوئی ایسا شخص نظر نہیں آتا جو علی بن ابی طالب علیہ السلام سے بڑھ کر عابد وزاہد ہو۔“

اس سے ہمارے عرض کرنے کا مقصد یہ ہے کہ علی بن ابی طالب علیہ السلام کو دنیا اور اس کی رونقتوں اور لذتوں سے کوئی غرض نہیں تھی، لہذا دنیا میں جو کام بھی ہوتا تھا حض رضاۓ الہی کی خاطر ہوتا تھا اور آپ جو کام بھی کرتے تھے حسن ثواب و مرات خداوندی کے لئے ہوتا، یہی وجہ ہے کہ آپ کی عبادت خلوص پر مبنی ہوتی اور اگر آپ کو میدان جنگ میں تیر لگ جاتا تو وہ تیر اس وقت نکالا جاتا جب آپ نماز کی حالت میں ہوتے اور اس وقت آپ کو پتہ بھی نہیں ہوتا تھا کہ تیر نکالا جا رہا ہے، اس لئے کہ نماز میں فانی اللہ ہو کر جمال حق کے منشاء ہونے میں مستغرق اور ماسوی اللہ سے بالکل بے خبر ہوتے تھے۔

بقول مفسرین سورہ فتح کی آیت ۲۹، آپ ہی کی شان میں نازل ہوئی ہے:

”.....تَرَايْهُمْ رُكَعًا سُجَّدًا يَتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثْرِ السُّجُودِ.....“  
تو ان کو دیکھے گا کہ (اللہ کے سامنے) جھکے سر بخود ہیں، خدا کے فضل اور اس کی خوشنودی کے خواستگار ہیں، کثرت بخود کے اثر سے ان کی پیشانیوں پر نشانات پڑے ہوئے ہیں۔

کتاب مناقب ابن شہر آشوب میں، کتاب روضۃ الاعظین سے نیشا بوری

بھاری ہے جس کے متعلق سرکار سروکائنات ﷺ نے ارشاد فرمایا ہے:  
”ضَرْبَةٌ عَلَىٰ يَوْمَ الْخَنْدَقِ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَةِ الشَّقْلَيْنَ“  
خندق کے دن علیٰ کی ایک ضربت تقلین کی عبادت سے افضل ہے۔

جبکہ بعض روایات میں یہ بھی ملتا ہے کہ حضور سرکائنات نے فرمایا:  
”.....أَفْضَلُ مِنْ أَعْمَالِ أُمَّتِي إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ“ میری امت کے قیامت کے دن تک کے اعمال سے افضل ہے، اور ایسا کیوں نہ ہو جبکہ ہم پہلے بتاچکے ہیں کہ آقا مولا کی رضا و خوشنودی میں خلوصِ دل سے انجام پانے والا ہر عمل عبادت ہے اور خلوص جتنا زیادہ ہو گا عمل کی اہمیت اتنی بڑھ جائے گی اور وہ تقلین کی عبادت پر بھی فضیلت حاصل کر لے گی۔

حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کا زہد و تقویٰ، دنیا سے بے رغبتی اور اسے طلاق دینے کی روایات تو انہر میں اشتمس اور متواترات قطعیہ کا درجہ رکھتی ہیں، اور اس بارے میں خود آپ علی الاعلان ارشاد فرماتے نظر آتے ہیں کہ:

”وَاللَّهِ لَدُنْيَا كُمْ هَذِهِ أَهُونُ فِي عَيْنِي مِنْ عِرَاقِ حِنْزِيرٍ فِي يَدِ مَجْدُوْمٍ“

خدا کی قسم تمہاری یہ دنیا میری آنکھوں میں خزر کی اس چچوڑی ہوئی ہڈی سے بھی زیادہ حقیر ہے جو کسی جذامی کے ہاتھ میں ہوتی ہے۔

جبکہ نجاح البلاغہ کے خطبہ ۲۲۲ میں فرماتے ہیں:  
”وَإِنْ دُنْيَا كُمْ عِنْدِي لَأَهُونُ مِنْ وَرَقَةٍ فِي جَرَادِ تَفْضِيلِهَا، مَا لِعَلِيٍّ وَلَنَعِيمٍ يَفْنِي وَلَذَّةٌ لَا يَبْقِي“

کی سورۃ فاطر کی آیت ۳۲ میں ہے کہ ”وَمِنْهُمْ سَايِقٌ بِالْخَيْرَاتِ يَأْذِنُ اللَّهُ“، یعنی ان میں سے کچھ لوگ خدا کے اختیار سے نکیوں میں اور وہ سے گوئے سبقت لے گئے ہیں۔

کا مصدق بخدا علی بن ابی طالب علیہ السلام ہے۔

چنانچہ اسی بارے میں شاعر کہتا ہے: جس کا ترجمہ پیش خدمت ہے کہ: میدانِ جنگ میں دشمن کے گروہوں کو منتشر کرنے والا اور گروہوں کے مارنے والا بت شکن اور مشکل کشا علیہ السلام ہے، وہ محرابِ عبادت میں عابد و زاہد، رکوع اور سجود کو رات کی تاریکیوں میں بجالاتا ہے، دوپھر کی شخصیت گرمیوں میں روزے سے ہوتا ہے اور اگر روزے کی افطاری کے وقت دروازے پر سائل آ جاتا ہے تو کھانا سے دے کر خود بھوکا سوجاتا ہے۔

اسی کتاب ہی میں عروہ بن زیر سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ ہمارے درمیان میں نیک اعمال کی گفتگو چل نکلی تو ابو درداء کہنے لگے:

”سب سے بڑے عبادت گزار علی بن ابی طالب علیہ السلام ہیں،“

پھر وہ اپنا ایک واقعہ بیان کرتے ہیں کہ: ”میں نے انہیں ایک خلوت کے مکان میں دردناک آواز دل سوز انداز میں ان الفاظ کے ساتھ اپنے غالق و مالک سے مناجات کرتے سنائے:

میرے مبعود! کتنے عذاب ایسے ہیں جو تو نے مجھ سے بر طرف کئے ہیں، بلکہ ان کے بد لے میں تو نے اپنے کرم سے مجھ سے دور کئے ہیں“  
بارا الہا! اگر میری عمر تیری نافرمانی میں گزری ہے اور میرے نامہ اعمال میں گناہوں کا اضافہ ہوا ہے پھر بھی میں تیری مغفرت کا امیدوار ہوں اور تیری رضامندی کے سوا کسی اور چیز سے امیدیں وابستہ کئے ہوئے نہیں ہوں۔

کی روایت کے مطابق کہ عروہ بن زیر کہتے ہیں کہ یہ آیت حضرت علی علیہ السلام کی شان میں اتری:

”.....أَمْنٌ هُوَ قَاتِلٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ

الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ .....“ (زمرا ۹۱)

کیا جو شخص رات کے اوقات میں سجدہ کر کے اور کھڑے ہو کر خدا کی عبادت کرتا ہو اور آخرت سے ڈرتا ہو اور اپنے رب کی رحمت کا امیدوار ہو..... (ناشکرے کافر کے برابر ہو سکتا ہے؟)

ایک شخص کہتا ہے کہ میں حضرت علی علیہ السلام کی خدمت میں مغرب کے وقت حاضر ہوا تو آپ کو نماز پڑھتے ہوئے دیکھا، اسی طرح آپ نماز اور تلاوتِ قرآن میں طلوع فجر تک مشغول رہے، پھر از سر نو وضو کیا اور مسجد میں تشریف لے آئے اور نمازِ صبح کی امامت فرمائی پھر نماز کی تعقیبات میں مشغول ہو گئے، اور یہ سلسلہ طلوع آفتاب تک جاری رہا، اس کے بعد آپ کے پاس لوگ اپنے مقدمات کا فصلہ جات لے کر آئے، اور یہ سلسلہ قریب ظہر تک جاری رہا، پھر آپ نے نماز ظہر کیلئے تجدید وضو کیا، اور نماز ظہر کی امامت فرمائی، پھر نمازِ عصر تک تعقیبات ظہر میں مشغول رہے، پھر عصر کی نماز پڑھائی اور مسندِ قضا پر بیٹھ گئے اور نمازِ مغرب تک لوگوں کے مقدمات کا تصفیہ فرماتے رہے یہ گویا آپ کے روزانہ کا معمول تھا۔

اسی کتاب میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں کہ: قرآن مجید میں جہاں پر بھی ”.....الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ .....“ یعنی جو لوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کئے..... آیا ہے وہیں پر اس سے مراد حضرت علی علیہ السلام اور اس کے شیعہ ہیں (اور انہی کے لئے بے پایان اجر ہے)

اسی کتاب ہی میں ہے کہ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں کہ قرآن مجید

کوچ فرمائے ہیں، جناب فاطمہ زہرا علیہ السلام نے پوچھا ”تم نے انہیں کس حالت میں دیکھا ہے؟“ میں نے تمام ماجرا بیان کیا تو انہوں نے فرمایا: ”خدا کی قسم! یہ علیٰ کے معمول کی حالت ہے جو ہر روز ان پر طاری ہوتی ہے اور غرش کئے ہوئے ہیں یہ کوئی نئی بات نہیں ہے۔“

پھر پانی لا لایا گیا جس سے علیٰ کے رخ انور پر چھینٹے مارے گئے، جس سے آپ کو غشی سے افاقہ ہوا، انہوں نے مجھے روتے ہوئے دیکھ کر مجھ سے فرمایا: کیوں ہو؟“

میں نے وجہ بتائی، جس پر آپ نے فرمایا:

”ابودرداء! اُس وقت تمہاری کیا حالت ہو گی جب دیکھو گے کہ مجھے حساب وکتاب کیلئے بلا یا جارہا ہے اور تمام مجرمین کو عذاب ملنے کا یقین ہو چکا ہو اور مجھے تند خواہ اور درشت فرشتے اپنے گھیرے میں لئے ہوں اور میں جبار بادشاہ کے حضور کھڑا ہوں اور میرے قربی دوست مجھے چھوڑ چکے ہوں، اور اہل دنیا میری حالت دیکھ کر میرے حال پر رحم کھار ہے ہوں اور میں اس ذات کے سامنے کھڑا ہوں کہ جس سے کوئی بات بھی مخفی نہیں ہوتی۔“

یہی بات ابن فہد علیہ الرحمہ نے اپنی کتاب ”عدۃ الداعی“ ص ۱۳۹ میں اور علامہ ابن ابی الحدید شریح نجف البانیؑ کی جلد ۱۸ حکمت ۵۷ کے ضمن میں لکھتے ہیں:

ہم یہاں پر اپنے ناظرین کیلئے اس امر کی وضاحت کرتے چلیں کہ حضرت علی علیہ السلام ہوں یا جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یا ہمارے دیگر ائمہ اطہار علیہم السلام، کبھی کسی نے گناہ کا ارتکاب تو بجائے خدا کا سوچا تک نہیں، مگر سورہ مونون کی ۵۶ ویں آیت مجيدہ نے اس بارے میں ان سے گناہ اور لغرض و خطأ کی ان الفاظ میں نفی کی ہے:

اس کے بعد آپ نے نماز کی کئی رکعتیں ادا کیں، پھر دعا اور گریہ و بکاء میں لگ گئے اور اپنے رب سے مناجات کرنے لگے۔

”إِلَهُنَا أَفَكِرْ فِي عَفْوِكَ فَهُوَ عَلَى خَطِيَّتِنَا ثُمَّ أَذْكُرُ الْعَظِيمَ مِنْ أَخْذِكَ فَتَعْظِمَ عَلَى بَلِيَّتِي“

”بِاللَّهِ! جب میں تیری بخشش کی طرف دیکھتا ہوں تو مجھے میرے گناہ حقیر نظر آتے ہیں، اور پھر جب میں تیری گرفت کو نظر میں لاتا ہوں تو میری مصیبت مجھے عظیم نظر آتی ہے۔“

آہ! آہ!! میں نے اپنے نامہ اعمال میں برا بیوں کو پڑھا ہی نہیں اور اگر پڑھا بھی تو اسے بھلا دیا، لیکن تو نے انہیں قلمبند کر دیا اور انہیں نہیں بھلا دیا، جس کے نتیجے میں تو کہے گا کہ ”اے پکڑو!“ ہائے اس وقت مجھ گرفتارِ بلا کا کیا حال ہو گا؟ جسے نہ تو اپنا قبیلہ چھڑا پائے گا اور نہ ہی قوم کے افراد کسی کام آسکیں گے۔

آہ! وہ آگ جو دل گردے جلا ڈالے گی!! آہ وہ آگ جس کے جلا دینے والے شعلے بھڑکتے ہوں گے!

آہ! وہ آگ کی سختیاں جس کے اوپنے اور بھڑکنے والے شعلے اپنی لپیٹ میں لے لیں گے!!

اس کے بعد آپ نے زور زور سے رونا شروع کر دیا کہ آوازنائی نہیں دے رہی تھی، پھر یکدم خاموش ہو گئے، میں سمجھا کہ نیند غالب آگئی ہے، لہذا نمازِ صبح کے لئے آپ کو بیدار کروں، جب نزدیک سے دیکھا تو معلوم ہوا کہ گویا ایک خشک لکڑی ز میں پر پڑی ہوئی ہے، جب میں نے ہلایا تو آپ کو بے حس و حرکت پایا، میں نے کہا:

”إِنَّا لِلَّهِ وَرَأَنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ“ خدا کی قسم علیؑ اس دنیا سے کوچ فرمائے ہیں، پھر میں جلدی سے آپ کے گھر کے دروازے پر آیا اور گھر میں پیغام دیا کہ علیؑ اس دنیا سے

مشیعَتِہم فرماتے ہیں: ”بہترین انسان وہ ہے جو عبادت کا دلدارہ اور اس پر فریفہتہ ہو اسے دل و جان سے دوست رکھتا ہوا اور خود کو اس کے اختیار میں دیدے اور اسے اس بات کی پرواہ نہ ہو کہ اس کی زندگی خوشی کے ساتھ گزر رہی ہے یا غموں میں گھری ہوئی ہے“

جبکہ خود امیر المؤمنین علیہ السلام فرماتے ہیں: خالص عبادت یہ ہے کہ انسان خداوند کے علاوہ کسی سے امیدیں وابستہ نہ کرے اور سوائے ذاتِ خدا کے کسی سے نہ ڈرے، اسی طرح عبادت کے سلسلے میں مولا علیہ السلام ہی فرماتے ہیں کہ:

”کچھ لوگ خدا کی اس لئے عبادت کرتے ہیں کہ آخرت کے فوائد اور جنت کی لذتوں سے بہرہ مند ہوں تو یہ تاجریوں والی عبادت ہوتی ہے، کچھ لوگ جہنم کی آگ سے بچنے کے لئے اس کی عبادت کرتے ہیں، تو یہ غلاموں والی عبادت ہے جبکہ کچھ لوگ خدا کی نعمتوں کے شکر اور اسے لاائق عبادت جان کر اس کی عبادت کرتے ہیں، تو یہ آزاد منش لوگوں کی عبادت ہے اور یہی عبادت قابل قدر اور لاائق تحسین ہے خداوند عالم بھی ایسی ہی عبادت کی قدر دانی کرتا ہے اور فرماتا ہے: ”إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا“ یقیناً یہ تمہارے لئے جزا ہے اور تمہاری محنت قابل قدر ہے“ (دہر ۲۲/۱) اور یہ قدر دانی اس بنابر ہے کہ ”يُوْفُونْ بِالنَّدِيرِ وَيَخَافُونْ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا“ اور وہ اپنی نذر پوری کرتے ہیں اور اس دن سے ڈرتے ہیں جس کی سختی ہر طرف پھیلی ہوگی (دہر ۱/۷) اور وہ ”يُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا“ اور وہ اپنی خواہش کے باوجود خدا کی محبت میں مسکین، یتیم اور اسیر کو کھانا کھلاتے ہیں اور کہتے ہیں: ”إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شَكُورًا“ ہم تمہیں صرف اللہ کی رضا کے لئے کھلارہ ہے ہیں، ہم تم سے نہ تو معاوضہ چاہتے ہیں اور نہ ہی شکر گزاری (دہر ۸، ۹)

”وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا أَتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجَلَّةُ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ“

وہ لوگ اطاعت کی بجا آوری میں تاحد امکان کوشش میں لگے رہتے ہیں کہ آخر کار انہیں رب کی طرف لوٹ جانا ہے، وہ وہاں پر کیا جواب دیں گے؟، اللہ ان کے طیب و طاہر اور پاکیزہ ہونے کے باوجود ان کے دل عظمت پروردگار کی وجہ سے دھڑکتے رہتے ہیں، اسی طرح اسی سورت کی آیت ۵۷، ۵۸ میں ہے:

”الَّذِينَ هُم مِنْ خَشِيَّةِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ“

ایسے لوگ اپنے رب کے خوف کی وجہ سے ہمیشہ ڈرتے رہتے ہیں اور یہی لوگ ہی اپنے رب کی آیات پر ایمان رکھتے ہیں۔ سورہ انفال کی آیت نمبر ۲ میں ارشاد ہوتا ہے

”إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذِكْرَ اللَّهِ وَجْلَتْ قُلُوبُهُمْ“  
مومن تو صرف وہی ہوتے ہیں کہ جب اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے تو ان کے دل کا نپ جاتے ہیں .....

اسی لئے جناب سیدہ حضرت زہرا سلام اللہ علیہا نے ابو درداء کے جواب میں فرمایا: ”أَبُو دَرْدَاء ! الْغَشِيشَةُ الَّتِي تَأْخُذُهُ مِنْ خَشِيَّةِ اللَّهِ“ ان پر خوف خدا کی وجہ سے غشی طاری ہے

(الکنی والالقب ج اص ۲۵) اور جیسا کہ ہم اپنی سابقہ گفتگو میں عبادت کے معنی کے ذیل میں بتاچکے ہیں کہ ”عبادت“ خداوند عالم کی عظمت کے پیش نظر اس کے لئے اپنی طرف سے فروتنی، ذلت اور عاجزی کا انلہار کرنا اور عبادت اپنے صحیح معنوں میں خضوع اور خشوع کے ساتھ ہی بجالائی جاسکتی ہے اور سرکار رسالت آب

السلام کی ذات کو ان الفاظ میں خارج عقیدت پیش کیا ہے:

فَأَنْتَ الَّذِي أُعْطِيْتَ إِذْ كُنْتَ رَاكِعاً  
زَكْوَةً فَدَتْكَ النَّفْسُ يَا خَيْرَ رَاكِعٍ  
فَأَنْزَلَ فِيْكَ اللَّهُ خَيْرٌ وَلَا يَةٍ  
وَبَيْنَهَا فِيْ مُحْكَمَاتِ الشَّرَائِعِ  
يَا عَلَىٰ! آپؐ ہی نے حالتِ رکوع میں زکوٰۃ ادا کی ہے، اے  
بہترین رکوع کرنے والے! ہماری جانبیں آپ پر قربان  
جائیں۔

اسی بنا پر اللہ نے آپ کے بارے بہترین ولایت کو نازل فرمایا ہے اور اسے  
اپنی محکم آیات میں واضح طور پر بیان کر دیا ہے۔

چنانچہ علی بن ابی طالب علیہ السلام نے زندگی کے ہر مرحلہ پر ایسی عبادت کی  
کہ خداوند عالم نے اس کی قدر دافنی کی حتیٰ کہ رسول پاک ﷺ کے بقول ”آپؐ  
کے چہرے کی طرف دیکھنا عبادت ہے“، ”النَّظَرُ إِلَى وَجْهِ عَلِيٍّ عِبَادَةٌ“، اگر کسی کو  
آپ کے چہرے کی زیارت کا شرف حاصل نہ ہو سکے اس کے لئے آپ کا ذکر عبادت  
قرار دیا گیا کہ ”ذِكْرُ عَلِيٍّ عِبَادَةٌ“، اگر کوئی ایسا سخت موقع آجائے جہاں آپ  
کے ذکر پر پابندی ہو تو وہاں آپ کی محبت عبادت ہے، ارشاد ہوتا ہے: ”حُبُّ عَلِيٍّ  
عِبَادَةٌ“،

ایسا کیوں نہ ہو جکہ آپ نے عبادت کا حق ادا کرنے کے باوجود اپنے مالک  
و معبد کی بارگاہ میں انہما بخوبی کرتے ہوئے عرض کیا: ”مَا عَبَدْنَاكَ حَقَّ  
عِبَادَتِكَ“، یہ سب کچھ کرنے کے بعد بھی ہم تیری عبادت کا حق ادا نہیں کر پائے اس  
مقام پر ہم دربار شام میں پیش آنے والے ایک اہم واقعہ کا ذکر کرتے ہیں:

مذکورہ آیات سورہ دہر سے تعلق رکھتی ہیں جو اہل بیتؐ کی شان میں اس  
وقت نازل ہوئی جب انہوں نے ایثار و قربانی کی لازوال مثال قائم کرتے ہوئے  
مسکینوں، تیسموں اور اسیروں کو کھانا کھلایا اور خود پانی سے روزہ افطار کیا، یقیناً اس  
عبادت میں علی علیہ السلام سرفہrst ہیں۔

نظریں محترم جانتے ہیں کہ جس طرح نماز عبادت ہے، اسی طرح روزہ بھی  
عبادت ہے اور زکوٰۃ بھی عبادت ہے، نماز اور روزہ تو بیک وقت جمع ہو سکتے ہیں لیکن  
نماز اور زکوٰۃ بیک وقت صرف علی علیہ السلام کی عبادت میں جمع ہیں، جیسا کہ خداوند عالم  
سورہ مائدہ کی آیت ۵۵ میں ارشاد فرماتا ہے:

”إِنَّمَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ  
يُقْيِمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوْةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ“

تمہارا ولی صرف اللہ اور اس کا رسول اور وہ اہل ایمان ہیں جو نماز  
قائم کرتے ہیں اور حالتِ رکوع میں زکوٰۃ دیتے ہیں۔

یہ آیت اس وقت نازل ہوئی جب مولا علی علیہ السلام نے مسجد نبوی میں سائل کو  
حالتِ رکوع میں انگشتی عطا فرمائی تھی اور مفسر تفسیر الکوثر نے اس کے راوی یہاں تکہ اور  
اصحاب بتائے ہیں: حضرت علی علیہ السلام، امام حسین علیہ السلام، امام محمد باقر علیہ السلام، امام جعفر  
صادق علیہ السلام، ابن عباس، عمار یاسر، عبد اللہ بن سلام، سلمہ بن کہمیل، انس بن مالک، ابوذر  
غفاری اور جابر بن عبد اللہ انصاری وغیرہم۔

قاضی تیکی نے المواقف ص ۳۰۵ میں شریف جرجانی نے شرح موافق  
جلد ۵ ص ۱۷ میں علاؤ الدین قوشجی نے شرح تحریید میں کہا ہے کہ: اس بات پر اجماع  
ہے کہ یہ آیت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی شان میں اترتی ہے اور عصرِ نزول قرآن  
کے شاعر دربار رسالت حضرت حسان بن ثابت نے اپنے اشعار میں امیر المؤمنین علیہ

سوکھی روٹی پر گزارہ کیا کرتے تھے، خدا کی قسم وہ ہمارے درمیان خود ہم جیسے تھے، جب ہم ان کے پاس جاتے تو وہ ہمیں اپنے نزدیک بٹھاتے، جب ان سے سوال کرتے تو اس کا جواب عنایت فرماتے، باوجود یہ کہ مغل میں ہمیں ان کا قرب حاصل ہوتا اور ہم ان کے ہم نشین ہوتے مگر ان کا رعب اور ہبہت اس قدر تھی کہ ہمیں بات کرنے کی جرأت نہیں ہو پاتی تھی، ان کی عظمت اس قدر تھی کہ ہم ان کو آنکھ اٹھا کر نہیں دیکھ سکتے تھے، جب وہ مسکراتے تو معلوم ہوتا کہ ان کے لبوں کے ساتھ موتی جڑے ہوئے ہیں، متین افراد کی عزت کرتے تھے اور فقراء و مساکین کے ساتھ محبت کیا کرتے تھے، نہ تو کوئی طاقتوران اپنے باطل دعویٰ میں ان سے اپنے حق میں فیصلے کی توقع رکھ سکتا تھا اور نہ ہی کوئی کمزور شخص ان کے عدل سے ناامید ہوتا تھا۔

**”أَشْهُدُ بِاللَّهِ لَقَدْ رَأَيْتُهُ فِي بَعْضِ مَا وَاقِفَهُ وَقَدْ أَرَخِيَ اللَّيْلُ سُدُولَهُ وَغَارَتْ نُجُومُهُ وَهُوَ قَاتِمٌ فِي مِحْرَابِهِ قَابِضٌ عَلَى لِحَيَّيْهِ يَتَمَلَّمُ تَمَلَّمُ السَّلِيمِ وَيَيْكِيْ بُكَاءُ الْحَرِيْنِ فَكَانَى أَسْمَعَهُ وَهُوَ يَقُولُ“**

میں اس امر کی شہادت دیتا ہوں کہ میں نے بعض موقعوں پر آپ کو دیکھا جبکہ رات اپنے دامن ظلمت کو پھیلا چکی تھی تو آپ محراب عبادت میں ایستادہ ریش مبارک کو ہاتھوں میں پکڑے ہوئے مار گزیدہ کی طرح رورہے تھے اور کہہ رہے تھے: **”يَا دُنْيَا، يَا دُنْيَا إِلَيْكِ عَنِّي!! أَبِي تَعَرَّضْتِ أَمَّا إِلَى**

ضرار بن ضمرہ ضبابی جو امیر المؤمنینؑ کے خواص میں سے تھے ایک مرتبہ مولا علیؑ کی شہادت کے بعد شام گئے اور امیر شام نے انہیں اپنے دربار میں بلا بیا اور ان سے کہا:

”علیؑ کے بارے میں مجھے کچھ بتاؤ!“ ضرار نے کہا:

”اس بارے میں مجھے معاف کر دیں، میں کچھ نہیں کہہ سکتا،“ اس نے کہا: معافی قطعاً نہیں مل سکتی، ضرور بتاؤ!! تو ضرار نے کہا:

اگر تم مُصر ہو تو سنو!!

”كَانَ وَاللَّهِ بَعِيدَ الْمُدْى، شَدِيدَ الْقُوَى، يَقُولُ فَضْلًا وَيَحْكُمْ عَدْلًا يَتَفَجَّرُ الْعِلْمُ مِنْ جَوَانِيهِ وَيَنْطَقُ الْحِكْمَةَ مِنْ نَوَاحِيهِ، يَسْتَوْحِشُ مِنَ الدُّنْيَا وَرَهْرَتَهَا، وَيَسْتَأْنِسُ بِاللَّيْلِ وَوَحْشَتِهِ، وَكَانَ وَاللَّهِ غَرِيْزُ الْعَبْرَةِ، طَوِيلُ الْفِكْرَةِ، يُقْلِبُ كَفَيْهِ وَيُخَاطِبُ نَفْسَهُ وَيَنْجِيْ رَبَّهُ“

خدا کی قسم! علیؑ یقین کامل کے مالک تھے، ہر لحاظ سے قوی، حق بات کہتے تھے، عدل پر منی فیصلے کیا کرتے تھے، آپ کے وجود سے علم کے سوتے پھوٹتے تھے تمام وجود سے حکمت کے موتی جھپڑتے تھے، دنیا اور اس کی زرق برق سے وحشت کرتے تھے اور رات کی تاریکی اور اس کی وحشت سے manus تھے، خوفِ خدا میں ان کی آنکھوں سے مسلسل اشک روایت تھے، طویل فکر کے مالک تھے، ہاتھوں کو مل کر اپنے آپ کو ملامت کرتے تھے اور اپنے رب سے مناجات کرتے تھے، موٹا کپڑا پہننے تھے اور روکھی

علیٰ مولا مقام عبادت میں اس حد تک بلند و بالا ہیں کہ اپنے معبد سے  
مخاطب ہو کر عرض کرتے ہیں:

**”مَا عَبَدْتُكَ طَمِعًا لِّلْجَنَّةِ وَلَا خَوْفًا لِّلنَّارِ، بَلْ  
وَجَدْتُكَ أَهْلًا لِّذِلِّكَ فَعَبَدْتُكَ“**

میں تیری عبادت اس لئے نہیں کرتا کہ تیری جنت کی لائچے ہے  
اور نہ اس لئے کہ تیری جہنم کا خوف ہے بلکہ تجھے لاائق عبادت سمجھ  
کر تیری عبادت کرتا ہوں۔

بہر حال علی بن ابی طالب علیہ السلام نے عبادت کا وہ حق ادا کیا کہ حالت نماز میں شرف  
شہادت حاصل ہوا اور بوقت آخر راشاد فرمایا:

**”فُرُثْ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ“** رب کعبہ کی قسم میں کامیاب ہو گیا۔

صعصہ بن صوحان کا مولاً کی بارگاہ میں خراج عقیدت  
صعصہ بن صوحان عبیدی حضرت امیر علیہ السلام کے خواص میں سے تھے  
، ان کے دوسرے بھائی ”زید بن صوحان عبیدی“ جنگ جمل میں مولا علی کے لشکر میں  
تھے اور وہیں پر جام شہادت نوش فرمایا، ان کے ایک اور بھائی مولا کے حبدار اور  
دوستوں میں سے تھے، صعصہ نے تین جملے آپ کی شان میں ایسے کہے ہیں جو تاریخ  
کے اوراق میں آج تک ثبت ہیں،

پہلا جملہ:

جس دن حضرت امیر علیہ السلام خلافت پر تشریف لے گئے تو انہوں  
نے عرض کیا:

تَشَوَّقْتِ؟ لَا حَاجَنَ حِينُكِ، عُرْيْنِيْ عَيْرِنِيْ لَا حَاجَةَ لِنِيْ  
فِيْكِ قَدْ طَلَقْتُكِ ثَلَاثًا لَا رَجْعَةَ فِيْهَا، فَعَيْشِكِ  
قَصِيرِ، وَخَطْرُكِ يَسِيرِ، وَمُلْكُكِ حَقِيرِ، آهِ مِنْ قِلَّةِ  
الزَّادِ وَطُولِ الطَّرِيقِ وَبَعْدِ السَّفَرِ وَعَظِيمِ الْمَوْرِدِ!!“

اے دنیا! اے دنیا!! دور ہو مجھ سے کیا میرے سامنے اپنے کو  
لاتی ہے؟ یا میری دلدادہ فریفۃ بن کر آئی ہے؟ تیرا وہ وقت نہ  
آئے (کہ تو مجھے فریب دے سکے) بھلا یہ کیون ہو سکتا ہے؟ جا  
کسی اور کو دھوکہ دے، مجھے تیری خواہش نہیں ہے، میں تو تجھے  
تین بار طلاق دے چکا ہوں کہ جس کے بعد رجوع کی گنجائش  
نہیں، تیری زندگی تھوڑی، تیری اہمیت بہت کم اور تیری آرزو  
ذلیل و پست ہے۔

افسوں زادراہ تھوڑا، راستہ طویل، سفر دور راز اور منزل سخت ہے۔  
چنانچہ جب امیر شام نے ضرار کی زبانی یہ واقعہ سننا تو اس کی آنکھیں اشک  
بار ہو گئیں اور کہنے لگا: ”رَحْمَ اللَّهُ أَبَا الْحَسَنِ گَانَ وَاللَّهُ كَذَالِكَ“ یعنی خدا  
ابوالحسن پر حرم کرے وہ واقعاً ایسے ہی تھے، پھر ضرار سے مخاطب ہو کر کہا:  
”تمہاری علیٰ کے ساتھ کس حد تک محبت تھی؟“ کہا:

”جس طرح مادرِ موسیٰ کی مویٰ کے ساتھ“ اس نے پوچھا:

”تمہیں علیٰ کی موت کا کتنا غم ہے؟“ ضرار نے کہا:

بس یہ سمجھ لو کہ میرا غم اتنا ہی ہے جتنا اس ماں کا ہوتا ہے کہ جس کی گود میں  
اس کا گلوٹا بچ ذبح کر دیا جائے!!!  
یہ کہا اور دربار سے آنسو بہاتا اٹھ کر باہر آ گیا۔

کی رحمت آپ پر ہو، یقیناً آپ کے دل میں خدا کی بڑی عظمت  
تھی اور غیر اللہ کو کبھی خاطر میں نہ لاتے تھے، کلام خدا کے بہت  
بڑے عالم تھے۔

اس شخص نے یہ پیغام آنحضرت کی خدمت میں پیش کیا اور عرض کیا صعصعہ  
دروازے پر کھڑے ہیں، چونکہ اسے ملاقات کی اجازت نہیں ملی، لہذا اس نے پیغام  
بھجوایا ہے، تو آقا نے فرمایا:

”رَحْمَكَ اللَّهُ لَقَدْ كُنْتَ حَفِيفَ الْمَؤْنَةِ  
وَكَثِيرَ الْمَعُونَةِ“

اے صعصعہ! خدا کی رحمت تم پر بھی ہو، تم میرے لئے ایسے تھے  
جس کی زحمات بہت کم اور تنگ و دو بہت زیادہ تھی۔

## قابل توجہ

یہ بات نہایت ہی قابل توجہ ہے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام صعصعہ کو پیغام  
بھجو رہے ہیں کہ تم میرے کم خرچ اور منفرد ترین دوست تھے اور ہمیں معلوم نہیں کہ  
امیر المؤمنین کے اس طرح کے کتنے دوست تھے؟ البتہ خود آنحضرت نے جنگ صفیں  
میں ”عمر و بن حمق خزانی“ سے فرمایا: ”اے کاش میرے پاس ایسے سوادی ہوتے“  
تیسرا جملہ:

(سفیہۃ البخاری مادہ ”صعصعہ“ میں ہے کہ: )/۲۱/ ماہ رمضان کی رات کو مولانا علی  
کا پا کیزہ جدتاریکی شب میں نہایت مظلومانہ حالت میں سپردخاک کیا گیا اور صعصعہ  
بن صوحان ان لوگوں میں شامل تھے جو حضرت کے جنازہ کی تشییع کر رہے تھے،

”يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ رَبِّنَا وَرَبِّ الْعِلَمَاتِ وَمَازَأَنْتُكَ، رَفَعْتَهَا  
وَمَا رَفَعْتَكَ وَهِيَ إِلَيْكَ أَحْوَاجُ مِنْكَ إِلَيْهَا“  
علی آقا! آپ نے خلافت کو زینت عطا فرمائی ہے، خلافت نے  
آپ کو نہیں، آپ نے خلافت کا مقام بلند فرمایا ہے خلافت نے  
آپ کو نہیں، خلافت کو آپ کی ضرورت ہے آپ کو خلافت کی نہیں۔  
یقیناً ہے بھی ایسا کیونکہ علیؑ کا مقام اس سے کہیں زیادہ بلند ہے کہ تخت  
خلافت آپ کو رفت و سر بلندی عطا فرمائے، آپ کی عظمت کیلئے تو آپ کا یہ قول کافی  
ہے کہ جیسا کہ کتاب ریاض السالکین جلد اص ۱۰۹ میں ہے:

”عَلَمَنِي رَسُولُ اللَّهِ الْفَ بَابٌ مِنَ الْعِلْمِ فَانْفَتَحَ لِي  
مِنْ كُلِّ بَابٍ الْفَ بَابٍ“

رسول گرامی نے مجھے علم کے ایک ہزار باب تعلیم کئے اور میرے  
لئے ہر باب سے ہزار باب کھلتے ہیں۔

## دوسرा جملہ:

کتاب اعیان الشیعہ جلد ۷ ص ۳۸۸ میں ہے کہ: ۲۰/ ماہ رمضان کی عصر کو  
صعصعہ بن صوحان حضرت امیر علیہ السلام کی زیارت کیلئے آئے لیکن چونکہ آپ کے  
اطراف کو آپ کے گھر والوں نے گھیرا ہوا تھا لہذا شرف باریابی سے محروم ہو گئے لیکن  
انہوں نے کسی آدمی — تاریخ میں اس شخص کا نام نہیں بتایا گیا — کے ذریعہ جو  
اندر وون خانہ آ جا رہا تھا، پیغام بھجوایا: عرض کیا:

”رَحْمَكَ اللَّهُ يَا أَبَالْحَسَنِ! لَقَدْ كَانَ فِي صَدْرِكَ  
عَظِيمًا وَلَقَدْ كُنْتَ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ عَلِيْمًا“ یا ابو الحسن! خدا

## ایمان محسّم امام معظم

۲۶۰

کے اس دنیا سے رخصت ہو جانے کے بعد بھی ان کے بارے میں معاشرے کے افراد کی معلومات میں کسی قسم کا اضافہ نہیں ہوتا، جبکہ کچھ افراد ایسے بھی ہیں کہ معاشرہ کیلئے جن کی اہمیت ان کے اس دنیا سے رحلت کر جانے کے بعد آہستہ آہستہ روشن ہوتی جاتی ہے اور دنیا کو بعد میں پتہ چلتا ہے کہ وہ کیسی شخصیت کو چکے ہیں؟ اور ایسی ہی صورتحال میں اس شخصیت کے بارے میں مختلف افراد کی مختلف تعبیریں ہوتی ہیں، مثلاً وہ کہتے ہیں کہ جب تک وہ زندہ تھا ہم نے اسے نہیں پہچانا، اسکے علم و دانش اور گفتار و گفتگو سے ہم نے کوئی استفادہ نہیں کیا، لیکن یہ مقدار معلومات پھر مختلف ہوتی ہے کہ جانے والے شخص کی شخصیت اور خصوصیات کیا ہیں؟

## دنیا نے علیؑ کو نہیں پہچانا

امیر المؤمنین علیؑ علیہ السلام ایسی شخصیت ہیں جو تادم زیست غیر شناختہ رہے، یعنی آخری وقت تک دنیا آپ کو نہیں پہچان سکی، صرف یہ کہ عام لوگوں نے نہیں پہچانا بلکہ دوستوں کی ایک نہایت قلیل تعداد جو انگشت پر شمار ہو سکتی ہے کے سوا کسی کا آپ کی صحیح معنوں میں معرفت حاصل نہیں ہوئی۔

جب انسان امیر المؤمنین علیہ السلام کی تاریخ اور سیرت کا مطالعہ کرتا ہے اور دیکھتا ہے تو بعض مستشرقین یہے لوگوں کو کہنا پڑتا ہے کہ: ”علیؑ اپنے زمانہ کیلئے بہت زیادہ تھے، یعنی علیؑ کا زمانہ ان کا متحمل نہیں ہوسکا، یقیناً جس شخصیت کا علم اس شان کا ہو کہ ”يَنْحَدِرُ عَنْهُ السَّيْلُ“ سیلا ب کی مانند رواں ہو، لوگ اسکا کیونکرا دراک کر سکتے ہیں؟

## ایمان محسّم امام معظم

۲۵۹

انہوں نے مولا کی قبر پر کھڑے ہو کر ایک ہاتھ دل پر اور ایک ہاتھ مولا کی قبر پر کھا اور کہا:

”هَنِيَّاَلَكَ يَا أَبَالْحَسَنِ! فَلَقَدْ طَابَ مَوْلَدُكَ وَقَوْيَ  
صَبْرُكَ وَعَظِيمَ جِهَادُكَ ..... ثُمَّ بَكَى بُكَاءً  
شَدِيدًا وَأَبَكَى كُلَّ مَنْ كَانَ مَعَهُ .....“

مولا! آپ بڑے خوش قسمت ہیں کہ اس دنیا سے چلے گئے ہیں، لیکن بد قسمت ہیں وہ لوگ جنہوں نے آپ کو نہیں پہچانا! اگر لوگ آپ کو پہچان لینے تو زمین و آسمان سے خدا کی برکتیں ان پر نازل ہوتیں .....  
ان جملات کے ساتھ وہ خود بھی دھاڑیں مار مار کر رونے لگے اور دوسروں کو بھی رلا دیا۔

(کشف الغمہ جلد اص ۵۳۲ کے مطابق): ۲۱/ ماہ رمضان صبح کے وقت حضرت امام حسن علیہ السلام نے مسجد کوفہ میں ایک خطبہ دیا اور اپنے والد امیر المؤمنین علیہ السلام کی بارگاہ میں بہترین الفاظ کے ساتھ خراج عقیدت پیش کیا، آپ کے خطاب کا ایک جملہ یہ ہے:

”لَمْ يَسْبِقْهُ الْأَوْلُونَ وَلَمْ يُدْرِكْهُ الْآخِرُونَ“  
نہ تو گذشتہ دور کے لوگوں نے آپ جیسی شخصیت دیکھی اور نہ ہی آئیوں  
دنیا آپ جیسا کسی کو دیکھ سکے گی۔

## افراد کی معاشرتی پہچان

معاشرہ کی افراد کے متعلق پہچان مختلف ہوتی ہے، بعض افراد ایسے ہوتے ہیں جس کے اخلاق، عادات اور خصائص لوگوں کیلئے اس قدر واضح ہوتے ہیں کہ ان

ان کا حل بتاتے، کیونکہ امام بزرگوار کا فرمان ہے کہ: ”سَلُونِيْ عَنْ طُرُقِ السَّمَاءِ فَإِنِّي أَعْرَفُ بِهَا مِنْ طُرُقِ الْأَرْضِ“ مجھ سے آسمانی راستوں کا پوچھو کیونکہ میں انہیں زمین کے راستوں سے زیادہ جانتا ہوں۔“

(شرح نجیب البلاغہ فیض الاسلام خطبہ ۳۷ ص ۵۶۵، ۵۶۲ کے مطابق):  
حضرت امیر علیہ السلام فرماتے ہیں:

”وَاللَّهِ لَوْ شِئْتُ أَنْ أُخْبِرَ كُلَّ رَجُلٍ مِنْكُمْ بِمَخْرَجِهِ وَمَوْلِجِهِ وَجَمِيعِ شَأْنِهِ لَفَعَلْتُ وَلَكِنْ أَخَافُ أَنْ تَكُفُّرُوا بِي بِرَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَسَلَّمَ) وَإِنِّي مُفِيضٌ إِلَيْ الْحَاصَّةِ مِمَّنْ يُوْمِنُ ذَلِكَ مِنْهُ“ خدا کی قسم! اگر میں چاہوں تو تم میں سے ہر شخص کے بارے میں خبر دوں کہ وہ کہاں سے آیا اور کہاں جائے گا اور اس کے سارے حالات تم سے بیان کر دوں، تو ایسا کر سکتا ہوں، لیکن مجھے اس بات کا خوف ہے کہ تم میرے بارے میں رسول اللہ (ص) کا انکار کرنے لگ جاؤ گے۔ یعنی مجھے ان سے بالاتر سمجھنے لگ جاؤ گے، حالانکہ یہ ساری باتیں میں نے آنحضرت ہی سے حاصل کی ہیں۔

یہاں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ بعض مومنین نے لکھا ہے جیسا کہ کتاب الغدیر جلد ۶ ص ۱۹۶ میں ہے کہ:

”بعض لوگوں نے دعویٰ کیا ہے کہ آپ کا دعوای سلوانی کوئی اہم بات نہیں ہے، کیونکہ علیؐ کے علاوہ بھی کئی لوگوں نے یہ دعویٰ کیا ہے اور امیر المؤمنین کے ساتھ یہ خاص نہیں ہے، چنانچہ ایک شخص

## سلوانی کا دعویٰ

(شرح بن ابی الحدید جلد ۱۴ ص ۱۲۱ میں ہے) امیر المؤمنین علیہ السلام نے مسجد کو فہ کے منبر پر پیش کر فرمایا: ”جو کچھ تم نہیں جانتے وہ مجھ سے پوچھو، قبل اس کے تم مجھے نہ پاؤ“ تو اس موقع پر ”سعد بن ابی وقار“ یا بقول ابن ابی الحدید ”تمیم بن اسامہ“ کھڑا ہو گیا اور پوچھا: ”یا علیؐ! مجھے بتائیے کہ میرے سر کے بال کتنے ہیں؟“ یہاں پر کوئی اس سے پوچھے کہ تجھے سر کے بالوں کی تعداد معلوم کر کے کیا فائدہ حاصل ہوگا؟

امام علیہ السلام نے فرمایا: ”میں تو ان کی تعداد کو جانتا ہوں، مگر تم انہیں شمار نہیں کرسکو گے“ یعنی دلیل کا قائم کرنا مشکل ہو جائے گا۔  
البته تمہیں یہ باور کرانے کیلئے کہ ہم جانتے ہیں، ایک بات تم سے کہتا ہوں: ”إِنَّ فِي بَيْتِكَ سِتْحَلَانِيْقْتَلُ أَبْنَ رَسُولِ اللَّهِ (ص) وَيَحْضُّ عَلَى قَتْلِهِ“ یعنی جانو کہ تمہارے گھر میں ایک چھوٹا بچہ ہے جو فرزند رسول حسین بن علی علیہما السلام کا قاتل ہوگا۔

یاد رہے کہ یہ ”سعد بن ابی وقار“ اسی مشہور عمر بن سعد کا والد ہے جس نے کربلا میں نواسہ رسول کو شہید کیا تھا، وہی ”تمیم بن اسامہ“ جو کہ ”حسین بن تمیم“ کا باپ تھا جو کہ کربلا میں ”عبداللہ بن زیاد“ کے لشکر کا سردار تھا، جس وقت حضرت علی علیہ السلام نے یہ پیش گوئی فرمائی تھی اس وقت وہ حسین اپنی ماں کا دودھ پیتا تھا۔

(کتاب حدیقة الشیعہ جلد ۱۴ ص ۲۵۱ میں ہے کہ) ایک داشمند کا کہنا ہے کہ: ”اے کاش اس وقت میں موجود ہوتا اور میرا شعور اس بات کا تقاضا کرتا کہ میں آپ جناب سے ایسے سوالات کرتا جو آج کل کے دور میں عالم انسانیت کو درپیش ہیں اور وہ

### شہید عدالت کی مظلومیت

شہید عدالت حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کے بارے میں ایک بات جو نہایت ہی اہمیت کی حامل اور دعوت فکر دیتی ہے اور بار بار تاریخ کی کتابوں میں تسلسل کے ساتھ نقل ہوتی آ رہی ہے وہ ہے ان کی "مظلومیت" ، چنانچہ اس بارے میں ہم قدرے تفصیل کے ساتھ اس موضوع پر روشنی ڈالتے ہیں، ملاحظہ ہو۔  
ا۔ عجفر بن عمرو بن حریث سے منقول ہے کہ انہوں نے اپنے والد سے روایت کی ہے کہ:

"إِنَّ عَلِيًّا عَلَيْهِ السَّلَامُ لَمْ يَقُمْ مَرَّةً عَلَى الْمُنْبَرِ إِلَّا وَقَالَ فِي كَلَامِهِ قَبْلَ أَنْ يَنْزِلَ مَا زَلْتُ مَظْلُومًا مَمْنُدًا بَقْضَ اللَّهِ نِيَّهُ" ، امیر المؤمنین علیہ السلام جب بھی منبر پر تشریف لے جاتے اپنے خطاب کے آخر میں فرماتے: "جب سے حضرت رسالتمنا ب نے رحلت فرمائی ہے میں ہمیشہ ہی مظلوم چلا آ رہا ہوں" (بحار الانوار جلد ۲۸ ص ۳۷۳ جلد ۲۸ ص ۵)

۲۔ (شرح ابن ابی الحدید جلد ۲ ص ۱۰۶، بحار الانوار جلد ۲۸ ص ۳۷۳ میں ہے) راوی کا بیان ہے کہ:

"بَيْنَا عَلَىٰ يَحْطُبُ إِذْقَامَ أَعْرَابِيٍّ فَصَاحَ وَأَمْظَلَمَتَاهُ فَاسْتَدَنَاهُ عَلَىٰ عَلِيٍّ السَّلَامُ فَلَمَادَنِي قَالَ لَهُ إِنَّمَا لَكَ مَظْلِمَةٌ وَّاحِدَةٌ وَانَّقَدْ ظُلِمْتُ عَدَدَ الْمَدِرِّ وَالْوَبِرِ آنَوَ اللَّهِ مَظْلُومٌ هَاتِ فَلَنْدُعُ عَلَىٰ مَنْ ظَلَمَنَا" ،

ایک مرتبہ حضرت امیر علیہ السلام خطبہ دے رہے تھے کہ اچانک ایک شخص

نے کوفہ میں دعویٰ کیا کہ "سَلُونِي عَمَّا شَتَّتُمْ" "مجھ سے جو چاہو پوچھو، تو اس شخص سے کسی نے پوچھ لیا: "جس چیزوں نے حضرت سلیمان سے گفتگو کی تھی وہ نرخی یا مادہ؟" لیکن وہ لاجواب ہو گیا"

ہاں توبات ہو رہی تھی کہ حضرت امیر علیہ السلام کو صرف ان چند اور بہت ہی کم افراد نے پہچانا تھا، مثلاً جابر بن عدی، عمرو بن حمّق خرائی، میثم تمار اور رشید بھری وغیرہ تھے، امیر علیہ السلام نے علم المذاہ اور علم البلایا اور شید بھری کو تعلیم فرمایا تھا، چنانچہ جب ملعون زیاد بن ابیہ نے انہیں گرفتار کرنے کے بعد پوچھا کہ تم کون ہو؟ تو انہوں نے جواب دیا "علی بن ابی طالب" کے دوستوں میں سے ہوں، زیاد نے حکم دیا کہ ان کے ہاتھ اور پاؤں کاٹ دیئے جائیں اور ایسا ہی کیا گیا، ساتھ ہی الثا پھانسی پر لکھا دیا، ان کی بیٹی "قوہ" نے جب دیکھا کہ ان کے والد کو ہاتھ پاؤں کاٹنے کے بعد پھانسی پر الثا لکھا یا ہوا ہے وہ لوگوں سے کہہ رہے ہیں:  
"لوگو! اکٹھے ہو جاؤ تاکہ میں تم سے علی بن ابی طالب کے فضائل بیان کروں" ،

تو اس نے پوچھا: "بابا جان! اس وقت آپ درد بھی محسوس کر رہے ہیں؟"  
جواب دیا: "جی ہاں! صرف اس قدر جتنا کوئی شخص انبوہ کشیر میں پھنس جاتا ہے تو تھوڑا سادباً محسوس کرتا ہے، ایسے لوگوں نے ہی حضرت علیؑ کو پہچانا تھا اور ان کی تعداد بہت ہی مختصر تھی، ہماری ان معروضات کا شاہد خود جناب امیرؑ کا اپنا کلام ہے۔ میری جان ان کی ایک ایک سانس پر قربان۔

**”فَقَالَ إِلَيْهِ أَشْعَثُ بْنُ قَيْسٍ فَقَالَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لَنْ تَخْطُبَنَا حُطْبَةً مُنْدُقِدْمَتُ الْعِرَاقَ إِلَّا وَقَدْ قُلْتُ وَاللَّهُ إِنِّي لَا وَلِيَ النَّاسَ بِالنَّاسِ فَمَا زِلْتُ مَظْلُومًا مُنْذُ قِبْضَ رَسُولِ اللَّهِ (ص) وَلَمَّا وَلَيَ تَيْمُ وَعِدْتُ إِلَّا ضَرَبْتُ بِسَيْفِكَ دُونَ ظَلَامَتِكَ“**

اسی اثنائیں اشعث بن قیس کھڑا ہو کر کہنے لگا: یا امیر المؤمنین! جب سے آپ کوفہ میں آئے ہیں اسی دن سے اب تک آپ نے جو بھی خطبہ ارشاد فرمایا ہے اسی میں آپ نے یہی جملہ ضرور بیان کیا ہے، جس دن تیم اور عذری والوں نے آپ کے حقوق کو غصب کیا تھا اسی دن آپ نے تلوار کے ذریعہ اپنے حقوق کو کیوں نہیں واپس لیا ”یعنی اسی دن آپ نے تلوار کیوں نہیں اٹھائی؟“

**”فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ يَا أَبْنَ الْخَمَارَةِ قَدْ قُلْتَ قَوْلًا فَاسْمَعْ مِنِي وَمَامَنَعْنِي الْجُبْنُ وَلَا كِرَاهِيَّةُ الْمَوْتِ وَمَامَنَعْنِي إِلَّا عَهْدًا خَيِّرِيَّ رَسُولِ اللَّهِ (ص) خَبَرَنِي وَقَالَ لِي ”يَا أَبَا الْحَسَنِ إِنَّ الْأُمَّةَ سَتَغْدِرِيْكَ وَتَنْقُصُ فِيْكَ عَهْدِكَ وَإِنَّكَ مِنِي بِمِنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى وَإِنَّ الْأُمَّةَ مِنْ بَعْدِي بِمِنْزِلَةِ هَارُونَ وَمِنْ اتَّبَعَهُ وَالسَّامِرِيُّ وَمِنْ اتَّبَعَهُ“**

امیر المؤمنین نے اشعث کے جواب میں فرمایا: ”میں نے جو خاموشی اختیار کر لی تھی نہ تو کسی قسم کی بزدی کی وجہ سے تھی اور نہ ہی موت کا کوئی ڈر تھا، بلکہ میرے پیش نظر میرے بھائی حضور سرور کائنات (ص) کا وہ عہد تھا جس میں حضور نے مجھے خبر دیتے ہوئے فرمایا تھا کہ اے ابو الحسن! میری امت تمہارے ساتھ ہے وفا کرے گی اور مکروہ فریب سے کام لے گی اور تمہارے ساتھ ہونے والے میرے عہد کو توڑ ڈالے گی، تمہیں میرے ساتھ وہی نسبت حاصل ہے جو حضرت ہارونؑ کو حضرت موسیؑ سے تھی اور میرے بعد یہ امت دو گروہوں میں بٹ جائے گی ایک گروہ ہارون اور اس

کھڑا ہو گیا اور چیخ کراپنے اور ظلم کی شکایت کرنے لگا اور آنحضرت سے انصاف کی اپیل کی، امامؑ نے اسے اپنے پاس بلایا اور فرمایا: ”تم پر تو صرف ایک ظلم ہوا ہے ذرا مجھے دیکھو کہ مجھ پر سنگریزوں کی تعداد کے برابر ظلم ہوا ہے، خدا کی قسم میں خود بھی مظلوم ہوں، آدمی کراپنے اپنے ظالموں کو بد دعا کریں۔“

۳۔ حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام نجح البلاغہ خطبہ ۷۹ میں فرماتے ہیں: ”وَلَقَدْ أَصْبَحَتِ الْأُمَّةُ تَحْافَ ظُلْمَ رُعَايَاتِهَا وَأَصْبَحَتِ أَخَافَ ظُلْمَ رَعِيَّتِي“ دنیا جہان کے لوگ تو اپنے حکمرانوں کے ظلم کی شکایت کرتے چلے آ رہے ہیں (اور وہ وحشت ناک زندگی گزارتے آ رہے ہیں) لیکن میں اپنی رعیت کے اپنے اور پر ہونے والے ظلم کی شکایت کر رہا ہوں۔

۴۔ (احتجاج طرسی جلد اص ۲۸۰، بخار الانوار جلد ۲۸ ص ۱۹۱ کے مطابق) حضرت امام موسیؑ کاظم علیہ السلام فرماتے ہیں:

”خَطَبَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ حُطْبَةً بِالْكُوفَةِ فَلَمَّا كَانَ فِي اخِرِ كَلَامِهِ قَالَ إِنِّي لَا وَلِيَ النَّاسَ وَمَا زِلْتُ مَظْلُومًا مُنْذُ قِبْضَ رَسُولِ اللَّهِ (ص)“ حضرت امیر علیہ السلام نے کوفہ میں خطبہ ارشاد فرمایا اور اپنی گفتگو کے آخر میں فرمایا: ”حضرت رسالتنا ب صلی اللہ علیہ وسلم کی خلافت اور جاشنی میرا حق ہے، مگر جس دن سے رسول خدا (ص) نے رحلت فرمائی ہے میں اسی دن سے مظلوم چلا آ رہا ہوں۔“

وَاللهِ“

حضرت ابوذر غفاریؓ مسجد میں بیٹھے ہوئے تھے اور حضرت امیر علیہ السلام اس وقت سامنے نماز پڑھ رہے تھے کہ اتنے میں جناب ابوذرؓ کے پاس ایک شخص آیا اور اس نے پوچھا کہ آپ کو سب لوگوں سے زیادہ محبوب کون شخص ہے؟ کیونکہ خدا کی قسم جو شخص آپ کو زیادہ محبوب ہو گا وہی رسول خدا (ص) کو زیادہ محبوب ہو گا: ”قَالَ أَجَلُ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّ أَحَبَّهُمُ إِلَىٰ أَحَبَّهُمُ إِلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ وَهَذَا هُوَ الشَّيْخُ الْمَظْلُومُ الْمُضطَهَدُ حَقَّهُ“

ابوذر نے جواب میں کہا: ”خدا کی قسم! میرے نزدیک بھی وہی شخص محبوب ترین ہے جو حضرت رسول خدا (ص) کے نزدیک محبوب ترین ہے اور وہ یہ ”مظلوم بزرگوار“ ہے جس کا حق غصب کیا گیا، (بحار الانوار جلد ۲۸ ص ۳۷۲)

ملاحظہ فرمایا آپ نے! جناب ابوذرؓ جیسے علیؑ کے وفادار دوست بھی آپ کا تعارف مظلوم بزرگوار کے عنوان سے کرتے تھے، اسی طرح حضرت امام علیؑ علیہ السلام مولا امیر علیہ السلام کی زیارت میں فرماتے ہیں:

”السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا وَلَىٰ اللَّهِ أَنْتَ أَوَّلُ مَظْلُومٍ وَآوَّلُ مَنْ غُصِبَ حَقُّهُ“

اے اللہ کے ولی! آپ پر سلام ہو، آپ ہی سب سے پہلے مظلوم ہیں اور آپ ہی کا حق سب سے پہلے غصب کیا گیا۔

(کافی جلد ۲ ص ۵۶۹، التہذیب جلد ۶ ص ۲۸، الفقیہ جلد ۲ ص ۵۸۶)

کے تابع اور دوسرا ساری اور اس کے تابع امرلوگوں کی مانند ہو جائے گی“

”فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ فَمَا تَعْهَدَ إِلَيَّ إِذَا كَانَ كَذَلِكَ؟ فَقَالَ (ص) إِنْ وَجَدْتَ أَغْوَانَا فَبَادِرْ إِلَيْهِمْ وَجَاهِهِمْ وَإِنْ لَمْ تَجِدْ أَغْوَانَا كُفَّ يَدَكَ وَاحْقِنْ دَمَكَ حَتَّى تَلْحَقْ بِي مَظْلُومًا“

میں نے حضورؐ کی خدمت میں عرض کی کہ ایسے حالات میں آپ مجھے کیا حکم دینا پسند فرمائیں گے؟ آنحضرتؐ نے فرمایا: ”اگر تمہیں یار و مرد گارمل جائیں تو ان سے جہاد کریں لیکن اگر یار و مرد گارنہ میں تو پھر اپنے ہاتھ کو گھنٹ لینا اور اپنی جان کی حفاظت کرنا، یہاں تک کہ اپنی مظلومیت کی حالت میں میرے ساتھ آ میں“

۵۔ نبی البلاغہ خطبہ ۶ میں حضرت امیر علیہ السلام فرماتے ہیں:

”فَوَاللَّهِ مَا زَلْتَ مَدْفُوعًا حَقِّيًّا، مُسْتَأْثِرًا عَلَىٰ مُنْذُقَبْضَ اللَّهُ نَبِيًّا (ص) حَتَّى يَوْمِ النَّاسِ هَذَا“

خدا کی قسم! حضورؐ کی وفات کے دن سے آج تک اپنے حق سے محروم چلا آرہا ہوں اور لوگوں نے مجھ پر دوسرے افراد کو ترجیح دی اور انہیں آگے بڑھا دیا۔

اس ساری گفتگو کا نتیجہ یہ تکالکہ حضرت امیر علیہ السلام نے ہر مناسب موقع پر اپنی مظلومیت کو بیان فرمایا، حضور امیر علیہ السلام کی مظلومیت کا یہ عالم دیکھ کر حضرت ابوذر غفاریؓ آنجناب کو ”شیخ مظلوم“، مظلوم بزرگوار کے نام سے یاد کیا کرتے تھے۔ ملاحظہ فرمائیے:

”جَاءَ رَجُلٌ إِلَىٰ أَبِي ذِرٍ (رض) وَهُوَ جَالِسٌ فِي الْمَسْجِدِ وَعَلَىٰ يُصَلِّي أَمَامَةً، فَقَالَ يَا أَبَا ذِرٍ الْأَتْحَدِ ثُنِيَ بِأَحَبِ النَّاسِ إِلَيْكَ؟ فَوَاللَّهِ لَقَدْ عِلِمْتُ أَنَّ أَحَبَّهُمُ إِلَيْكَ أَحَبَّهُمُ إِلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

ان لوگوں سے نصرت طلبی کرتے تھے۔

کوئی صاحب انصاف ان مصائب و حادث کا انکار نہیں کرے گا کہ حضرت رسالت مبارکہ (ص) کی فات کے بعد سوائے حضرت فاطمۃ الزہراؓ کے کوئی بھی علیؑ کی حمایت کرنے والا نہیں تھا، حضرت زہراؓ علیہ السلام انصار مدینہ کے گھر گھر لے گئے تھے اور انہوں نے آپ کیلئے ان لوگوں سے مدد طلب کی تھی۔

یعنی علی علیہ السلام کی اسلام کیلئے خدمات اور رسول گرامیؑ کی حضرت علی علیہ السلام کیلئے اس قدر تعریف و تمجید اور تعارف، غرض سب کچھ، لوگوں کو ایک محترم ترین عرصے میں بھول گیا اور وہ یہ بات بھی بھول گئے کہ اسلام کا عظیم الشان رسول چھ مہینے تک علیؑ وزہراؓ کے دروازے پر آ کر آئیہ تھیں۔ ”انما یرید اللہ.....“ سورہ احزاب/۳۳ کی تلاوت کیا کرتے تھے اور آج یہ کیفیت ہے کہ علیؑ کا حامی و مدگار صرف اور صرف ایک خاتون یعنی فاطمۃ الزہراؓ ہے، حضرت زہراؓ جناب امیرؓ کے ہمراہ ہر ایک کے گھر گئیں تا کہ وہ علیؑ کا ساتھ دیں، مگر جواب یہ ملتا تھا:

”فَكَانُوا يَقُولُونَ يَا بِنْتَ رَسُولِ اللَّهِ قَدْمَضَتْ بَيْعَنَتَهُ الْهَذَا الرَّجُلُ“

ایے دختر رسول ندا! اب تو ہم اس شخص کی بیعت کر چکے ہیں۔

تاریخ نے اس بات کو بھی اپنے سینے میں محفوظ رکھا ہوا ہے جو کہ بخار الانوار جلد ۲۸ ص ۲۵۵ شرح بن ابی الحدید جلد اص ۱۷ میں موجود ہے) کہ:

”أَخْرَجُوا عَلِيًّا (ع) فَمَضَوْا بِهِ إِلَى إِبْرِيْقِ فَقَالُوا لَهُ  
بَايْعٌ إِفْقَالٌ إِنْ أَنَّا مُلْمَعٌ فَمَهُ؟ قَالُوا إِذَا وَاللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ  
إِلَّا هُوَ نَصْرَةٌ عَنْكَ“ علی امیر المؤمنین! کو گھر سے نکال کر حضرت ابو بکر کے دربار میں لے گئے اور آپ سے کہا کہ:

مظلومیت کے مختلف پہلو

۱..... علی علیہ السلام کی تنہائی مولا علی علیہ السلام کی مظلومیت کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ امت محمدیہؓ نے پیغمبر اکرمؐ کی رحلت کے بعد آپ کو تھا چھوڑ دیا، چنانچہ ہم روایات میں پڑھتے ہیں (جبیسا کہ روضۃ المتقین جلد ۲ ص ۲۱۸، بخار الانوار جلد ۳ ص ۲۷۲ میں ہے کہ): ”إِرْتَدَ النَّاسُ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ الْأَنْشَةَ“، رسول اکرمؐ کی رحلت کے بعد تمام لوگوں میں سے صرف تین افراد ایسے تھے جنہوں نے علیؑ کی امامت کی حمایت کی۔ بعثت کے تیرے سال جب آیت انذار ”وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ“ (سورۃ الشیراء آیت ۲۱۲) نازل ہوئی اس وقت سے لیکر انی مبارک عمر کے آخری لمحات تک یعنی مسلسل تنبیہیں (۲۳) سال تک آپؐ مختلف موقع اور مختلف مناسبوتوں کے لحاظ سے علی بن ابی طالب علیہ السلام کا مختلف انداز میں تعارف کرتے رہے، لیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ السلام کی رحلت کے فوراً بعد علیؑ کو دنیا نے اس حد تک اکیلا چھوڑ دیا کہ تین یا باختلاف روایت بارہ لوگوں کے سوا کسی نے بھی ان کا ساتھ نہ دیا اور یہی چیز زیادہ قبل غور ہے کہ اس دوران میں آپؐ کے ساتھ کیا گزری ہو گی؟ تاریخ بتاتی ہے کہ

”خَرَجَ عَلَى يَحْمِلُ فَاطِمَةَ بُنْتَ رَسُولِ اللَّهِ  
(ص) عَلَى دَآبَةٍ لَّيْلَادِدُورُفِيْ مَجَالِسِ الْأَنْصَارِ تَسَلَّلُهُمْ  
النُّصْرَةَ“، امیر المؤمنین رات کے وقت حضرت فاطمہ زہراؓ کو سواری پر بٹھا کر انصار کے گھروں میں لے جاتے تھے اور

باقی تھے اور زخم پھوڑے کی صورت اختیار کر گیا۔  
تاریخ گواہ ہے کہ

”أَغْرِمَ عُمَرُ فُنْدَأَ قَدْ كَانَ مِنْ عَمَالِهِ إِنْصَافٌ  
أَمْوَالِهِمْ وَلَمْ يُغْرِمْ قُنْفُدَأَ قَدْ كَانَ مِنْ عَمَالِهِ، وَقَالَ  
الْعَبَّاسُ لِعَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَا تَرَى مَنْعَةً مِنْ أَنْ يُغْرِمَ  
قُنْفُدَأَ كَمَا أَغْرَمَ جَمِيعَ عَمَالِهِ؟“

حضرت عمر نے اپنی حکومت کے دوران ایک سال کسی کی شکایت کی بنا پر اپنے تمام گورزوں کو حکم دیا کہ اپنے ذاتی اشائوں کا نصف حصہ بیت المال میں جمع کرائیں ۔ گویا ان کے ذاتی اشائوں کو بحق سرکار ضبط کرنے کا حکم دیا ۔ لیکن اس حکم سے قنفذ کو مستثنی قرار دیا، چنانچہ ایک مرتبہ حضرت عباسؓ نے علی علیہ السلام سے پوچھا کہ اس کی کیا وجہ ہے؟

اب ذرا زمانے کی ستم ظریفی ملاحظہ فرمائیے کہ  
(کتاب سیلم بن قیس ہلالی ص ۶۷۳ کے مطابق) ”فَنَظَرَ عَلَىٰ مَنْ حَوْلَهُ“ مولانا علیہ السلام نے اپنے چاروں طرف دیکھا ۔ کہیں کوئی سن تو نہیں رہا مبادا وہ اس بات کی چغلی دربار میں جا کر کھائے اور علیؑ کو پھر ظلم کا نشانہ بننا پڑے ۔

”ثُمَّ أَغْرَرْ وَرَقَثَ عَيْنَاهُ بِالدُّمُوعِ قَالَ شُكْرَاللهُ ضَرِبَهُ  
ضَرِبَهَا فِطْمَةَ بِالسَّوْطِ فَمَاتَتْ وَفِي عَضُدِهَا اثْرُهُ كَانَهَا الدُّمْلُجُ“  
پھر آپؑ کی آنکھوں میں آنسو بھرا ۔ اور فرمایا: قنفذ کو مستثنی قرار دینے کی وجہ اسے اس بات کا انعام دینا تھا جو اس نے فاطمہ زہراؑ کو کوڑے مارے تھے۔

”بیعت کرو!“ حضرت نے پوچھا: ”اگر میں بیعت نہ کروں تو پھر کیا ہوگا؟“ انہوں نے دلوں الفاظ میں کہہ دیا کہ ہم آپؑ کو قتل کر دیں گے، حضرت نے فرمایا: ”إِذَا قُتِلُوا عَبْدَ اللهِ  
وَأَخَارَ سُولِهِ فَقَالُوا أَمَّا عَبْدُ اللهِ فَنَعَمْ وَأَمَّا أَخَارَ سُولِهِ  
فَلَا“ تو اس وقت تم اللہ کے بندے اور رسولؐ کے بھائی کو قتل کرو گے، انہوں نے جواب دیا: جہاں تک ”اللہ کے بندے“ کی بات ہے، تو یہ ٹھیک ہے اور جہاں تک ”رسول خدا کے بھائی“ کی بات ہے تو اسے ہم نہیں مانتے۔

گویا وہ یہ کہنا چاہتے تھے کہ ہم خدا کے بندے کو قتل کریں گے لیکن برادر رسول خدا کو قتل نہیں کریں گے، حالانکہ علی علیہ السلام آیہ مبارکہ فقل تعالیٰ  
نَدْعُ اَبْنَاءَنَا..... (آل عمران ۲۱) کی رو سے نفس رسول ہیں اور تمام کمالات میں آنحضرتؐ کے نقش قدم پر چلنے والے ہیں، لیکن آج مظلومیت کا یہ عالم ہے کہ حضور سرور کائنات کی رحلت کو مم و بیش ستر دن ہی گزرے ہیں حامی و مددگار صرف ایک خاتون جنت!! ہی ہے، بحوار الانوار جلد ۲۸ ص ۲۷ میں روایت ہے کہ:

”حَالَتْ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَهَا فَاطِمَةُ (علیہا السلام) عِنْدَ بَابِ  
الْبَيْتِ فَضَرَبَهَا فَنَفَدَ الْمَلْعُونُ بِالسَّوْطِ فَمَاتَتْ حِينَ  
مَاتَتْ وَإِنَّ فِي عَضُدِهَا مِثْلَ الدُّمْلُجِ“

جب لوگ علی علیہ السلام کو گرفتار کرنے کیلئے آئے تو فاطمہ زہراؑ (ع) ان لوگوں کے درمیان حائل ہو گئیں، تو سیدہ کے بازو پر ملعون قنفذؓ حضرت عمر کے غلامؓ نے کوڑے برسانا شروع کر دئے جس کے آثار مرتے دم تک آپؑ کے بازو پر

تعارف کرایا تھا واقعاً آپ اسی طرح تھے، قطعاً ایسی کوئی بات نہیں ہے، بلکہ اول تو لوگوں نے دوسروں کے ظلم و ستم سے تنگ آ کر آپ کی بیعت کی تھی اور دوسرا جب آنجناب سریر حکومت پر جلوہ افروز ہوئے پھر بھی لوگوں کو آپ کی صحیح معرفت حاصل نہیں ہوئی بلکہ آپ کو بھی لوگ اسی طرح ”خلیفہ“ سمجھتے تھے جس طرح آپ سے پہلے لوگوں کو سمجھتے تھے !!

بالفاظ دیگر آپ اس زمانے کے لوگوں سے سوال کرتے کہ ”حضرت علی علیہ السلام نے حکومت کی صلاحیت کیونکر حاصل کر لی ہے اور تم لوگوں نے کس بنا پر ان کی بیعت کی ہے؟“ تو وہ آپ کو سابقہ خلفاء سے تقابل کرتے ہوئے جواب دیتے کہ جس طرح ان سے پہلے خلفاء کی بیعت کی تھی ”یعنی علی کو چوتھا خلیفہ سمجھ کر بیعت کی تھی نہ اس وجہ سے کہ چونکہ حضور پیغمبرؐ خدا نے آپ کو بحیثیت اپنے خلیفہ اور جانشین کے متعارف کرایا اور آپ کے فضائل و مناقب بیان فرمائے اور خدا کی طرف سے منصوص خلیفے کے عنوان سے ان کی شناخت کرائی، اس کی دلیل یہ ہے کہ علی علیہ السلام جب بھی کسی جگہ پر کسی خرابی کی اصلاح کرنا چاہتے جو سابقہ دور میں رواج پا چکی تھی تو لوگوں کی آوازیں بلند ہو جاتی تھیں۔

بطور نمونہ، ماہ رمضان کے نوافل زمانہ رسالت<sup>م</sup> میں اور حضرت ابو بکر کی خلافت کے دوران بلکہ خود حضرت عمر کے ابتدائی دنوں تک انفرادی صورت میں پڑھے جاتے تھے، مگر بعد میں حضرت عمر نے حکم دیا کہ انہیں جماعت کے ساتھ ہی پڑھا کرہ، یہ بھی فرمایا کہ یہ ”بہترین بدعت ہے“، مکتب خلفاء کی صحاح ستہ میں اس کی صراحة موجود ہے۔

اس کے بعد ان نوافل کو جماعت کے ساتھ پڑھا جانے لگا اور یہ سلسلہ حضرت عثمان کی وفات تک جاری رہا، جب حضرت امیر المؤمنین علی علیہ السلام

پس بنایریں علیؑ کو جن تنخ اور ناگوار واقعات کا سامنا کرنا پڑا اور خون دل پینے کے سوابجس کے پاس اور کوئی چارہ نہیں تھا اور ان تمام مشکلات و مصائب کے مراحل طے کرنے کے بعد اگر وہ یہ کہے کہ: ”سب سے زیادہ مجھ پر ظلم ہوئے ہیں“ بے جا نہیں ہوگا، اندازہ لگائیے کہ امیر المؤمنین علیہ السلام کو ایسے حالات کا سامنا کرنا پڑا کہ اپنے اوپر ہونے والے مصائب کا ذکر بھی آزادی کے ساتھ نہیں کر سکتے اس سے بڑھ کر اور کیا مظلومیت ہوگی؟؟؟؟؟

یہ جو ہم کہتے ہیں کہ: ”علیؑ کائنات کا سب سے بڑا مظلوم ہے“، اس کا مطلب یہ ہے کہ اس طرح کا ظلم اس کیفیت کے ساتھ ظلم کسی پر نہیں ہوا، وہ ذات جسے ”نفس رسولؐ“ ہونے کا شرف حاصل ہوا س طرح تہارہ جائے کہ صرف ایک مظلوم اور بے بس خاتون کے سوا اس کا کوئی یار و مددگار نہ ہوا اور پھر وہ پورے پچس سال کے عرصہ تک خانہ نشین ہو کر رہ جائے۔ یعنی پچس سال کے عرصہ تک اس پر ظلم ہوتا رہے اور وہ خاموش رہے۔

## ② ..... دنیا نے علیؑ کو نہیں پہچانا

(فضول الہمہ میں ہے) جو لوگ کہتے ہیں کہ ”پچس برس گزرنے کے بعد ایک وقت ایسا آگیا کہ لوگ اس بات کی طرف متوجہ ہو گئے کہ اب تک ہم نے غلطی کی ہے، علیؑ پر ظلم کرتے رہے، اب وہ اس نقصان کی تلافی کرنا چاہتے ہیں، اب تک انہوں نے علیؑ کو نہیں پہچانا تھا اب انہیں معرفت حاصل ہو گئی ہے“

ایسی سوچ بذات خود ایک غلط سوچ ہے، اگر ہم تاریخ کا بغور مطالعہ کریں تو ہمیں معلوم ہوگا کہ ایسا نہیں ہے کہ لوگوں کو پچس سال بعد اپنی غلطی کا احساس ہو گیا ہوا اور انہوں نے سمجھ لیا ہو کہ جس طرح حضرت رسول خدا(ص) نے آنجناب سے

تو میرے ہمراپ جہاد کرنے والے میرے اپنے فوجی سپاہی تھے انھی ہیں اور کہتے ہیں کہ: ”امے مسلمانو! عمر کی سنت کو بدلا جا رہا ہے!!“

ایک اور روایت میں ہے کہ جب حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کوفہ تشریف لائے اور اپنے فرزند امام حسن علیہ السلام سے فرمایا کہ لوگوں میں اعلان کر دیں کہ مستحب نمازوں کو جماعت کے ساتھ نہیں پڑھا جائے گا تو امام حسنؑ کے اعلان کے بعد کھلبی مجھ گئی اور وہ دادو فرید کرنے لگے کہ ”واعمرہ، واعمرہ“ امیر المؤمنین علیہ السلام نے پوچھا: یہ کیسی آوازیں ہیں؟ امام حسن علیہ السلام نے لوگوں کے رد عمل سے آپ کو آگاہ کیا، امیر المؤمنینؑ نے فرمایا ”ہم نے جدت تمام کر دی ہے اب ان سے کہہ دو جو جی چاہے کریں“

(وسائل الشیعہ کتاب الصلوٰۃ باب عدم جواز الجمعة فی صلوٰۃ النوافل فی شهر رمضان ولا فی غیرہ \_ غیر ما استثنى حدیث ۲، ۳، ۴، روضۃ الکافی جلد ۸ ص ۵۹، بحار الانوار جلد ۹۶ ص ۳۰۲، ۳۸۳، تفسیر کنز الدقائق جلد ۵ ص ۳۲۲)

حضرت امیر علیہ السلام کے تحت حکومت پر قدم رکھنے کا مقصد کیا تھا؟ یہی کہ جس طرح ہم حضرت امیر علیہ السلام کو پہچانتے ہیں اور منصوص من اللہ امام مانتے ہیں، اسی طرح ان لوگوں نے بھی آپؑ کو امام جان کر آپؑ کی اطاعت کی تھی اور شیعہ ہو گئے تھے؟ حالانکہ لوگوں کا آپؑ کو ثالثہ کے ردیف میں شمار کرنا ہی آپؑ پر بہت بڑا ظلم تھا، اسی ظلم کا تذکرہ کرتے ہوئے جناب امیر علیہ السلام یوں درودل بیان کرتے ہیں:

میں پیغمبر خدا کے زمانے میں ان کے جزء کی مانند تھا، جس طرح آسمان پر ستاروں کو دیکھا جاتا ہے لوگ مجھے اسی طرح دیکھا کرتے تھے، پھر زمانہ والوں نے مجھے ایسا گرایا کہ مجھے اول اور دوم کے برابر لاکھڑا کیا، اس کے بعد پانچ لوگوں

کا دور خلافت آیا اور آپ نے اس ”بہترین بدعت“، ”کو ختم کرنا چاہا تو“ واعمرہ، واعمرہ، ”کی صدائیں بلند ہونے لگیں اور لوگوں نے احتجاج شروع کر دیا، چنانچہ شیعہ حرم عالمی کی کتاب ”وسائل الشیعہ“ میں ہے:

”خطبَ امِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ..... إِلَى أَنْ قَالَ قَدْ عَمِلَتِ الْوُلَاةُ قَبْلِيْ أَعْمَالًا لَا خَالَفَوْا رَسُولَ اللَّهِ(ص) مُتَعَمِّدِيْنَ لِخَلَافَةِ قَانِتِيْنَ (نَاقِضِيْنَ) لِعَهْدِهِ، مُغَيْرِيْنَ لِسُنْتِهِ، وَلَوْ حَمَلَتُ النَّاسَ عَلَى تَرْكِهِنَفَرَقَ عَنِّيْ جُنْدِيْ حَتَّى أَبْقَى وَحْدِيْ أَوْ قَلِيلٌ مِنْ شِيَعَتِيْ ..... إِلَى أَنْ قَالَ ..... وَاللَّهِ لَقَدْ أَمْرَتُ النَّاسَ أَنْ لَا يَجْتَمِعُوا فِي شَهْرِ رَمَضَانَ إِلَّا فِي فَرِيْضَةٍ وَأَعْلَمْتُهُمْ أَنَّ اجْتِمَاعَهُمْ فِي النَّوَافِلِ بِدُعَةٍ، فَتَنَادِي بَعْضُ أَهْلِ عَسْكَرِيِّ مِمَّنْ يُقَاتِلُ مَعِيْ ”يَا أَهْلَ الْإِسْلَامِ غُيْرُتْ سُنَّةُ عُمَرَ“

حضرت امیر علیہ السلام نے اپنے ایک خطبے کے دوران فرمایا: ”مجھ سے پہلے حکمرانوں نے ایسے ”کارنامے“ انجام دیئے ہیں جن میں جان بوجھ کر رسول اللہؐ کے ساتھ مخالفت کی تھی، ان کے عہد کو توڑا گیا اور ان کی سنت میں روبدل کیا گیا، میں لوگوں کو زبردستی ان بدعتات کے ترک کرنے پر آمادہ کرتا ہوں تو خود میرے اپنے لشکر کے لوگ ہی مجھ سے دور ہو جاتے ہیں اور میں اکیلا رہ جاتا ہوں یا کچھ شیعہ میرے ساتھ رہ جاتے ہیں.....“

”..... خدا کی قسم! میں نے لوگوں کو حکم دیا کہ ماہ رمضان میں صرف واجب نمازوں کو ہی جماعت کے ساتھ ادا کیا کرو اور مستحب نمازوں کی جماعت بدعت ہے

وَابْطَأْتُكُمْ عَنْ حَقِّيْ، وَلَقَدْ أَصْبَحَتِ الْأَمْمُ تَحَافَ ظُلْمَ  
رُعَايَهَا وَأَصْبَحَتِ أَخَافَ ظُلْمَ رَعِيَّتِيْ، إِسْتُنْفَرْتُكُمْ لِلْجَهَادِ فِلْمَ  
تَنْفِرُوا وَالْمُتَسْمِعُوْا، دَعَوْتُكُمْ سِرَّاً وَجَهْرًا فِلْمَ تَسْتَحِيُّوْا وَنَصْحُتِ لَكُمْ  
فَلَمْ تَقْبِلُوا، أَشْهُودُ دُكْعَيَّابِ وَعَبِيدُ كَارْبَابِ اتْلُوْاعَلِيَّكُمُ الْحُكْمَ فَتَنْفِرُونَ  
مِنْهَا وَأَعْظُمُكُمْ بِالْمَوْعِظَةِ الْبَالِغَةِ فَتَفَرُّقُونَ عَنْهَا، وَأَحْشُكُمْ عَلَىِ جِهَادِ أَهْلِ  
الْبَغْيِ فَمَا آتَيْتِ عَلَىِ اخْرِ القَوْلِ حَتَّىِ ارَأْكُمْ مُتَنَزِّقِينَ، أَيَادِيِ سَبَاتِرْجَعُونَ  
إِلَىِ مَجَالِسِكُمْ، وَتَتَخَادِعُونَ عَنْ مَوَاعِظِكُمْ وَأَقْوَمَكُمْ غَدَوَةً وَتَرْجِعُونَ  
إِلَىِ غَشِّيَّةِ كَظَهِيرِ الْحَيَّةِ عَجَزِ الْمُقَوْمَ وَأَعْضَلِ الْمُقَوْمُ“ آگاہ رہو! اس  
خدا کی قسم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے آخر کار یہ لوگ (معاویہ اور اس  
کے طرفدار) تم پر کامیاب ہو جائیں گے اس لئے نہیں کہ وہ حق کی طرف تم سے سبقت  
لے گئے ہیں بلکہ اس لئے کہ باطل کی جس راہ پر ان کے حکمران چل رہے ہیں وہ اس  
کی طرف بڑی تیزی سے چل رہے ہیں اور اس سلسلے میں وہ سخت کوششیں ہیں، جبکہ تم  
لوگ حق کے معاملہ میں سستی کا شکار ہو، دنیا کی قومیں اپنے حکمرانوں کے ظلم سے  
دشمن زدہ ہیں جبکہ میں اپنی رعیت کے ظلم سے نالاں ہوں، تمہیں دشمن کے ساتھ  
جهاد کیلئے آمادہ کرتا ہوں تو تم چلتے نہیں ہو، تہارے کانوں تک آواز پہنچاتا ہوں مگر تم  
سننے کیلئے تیار نہیں ہو، ظاہر اور مخفی طور پر تمہیں دعوت دیتا ہوں لیکن تم اس کا جواب  
نہیں دیتے، تمہیں نصیحت کی لیکن تم نے اسے قبول نہ کیا، آیا تم حاضر ہونے کے  
باوجود غیر حاضر ہو (کہ میری باتوں کو نہیں سنتے) یا آقاوں کی صورت میں غلام ہو؟  
تمہیں خدا کے فرائیں سناتا ہوں تم دوڑ لگاتے ہو..... تمہیں لنشین وعظ کرتا ہوں لیکن  
تم منتشر ہو جاتے ہو، سرکش لوگوں کے ساتھ تمہیں جہاد کی ترغیب دلاتا ہوں مگر ابھی  
میری بات پوری نہیں ہو پاٹی کہ دیکھتا ہوں کہ تم قوم سبائی کی مانند ترتیب ہو جاتے ہو، تم

کے برادر سمجھا گیا جس کا ایک نمونہ عثمان تھے۔ آپ کا یہ اشارہ حضرت عمر کی تشکیل  
کردہ چھر کنی کمیٹی کی طرف ہے۔ زمانہ (والوں) نے اسی پر اکتفانیں کیا بلکہ مجھے  
ہند کے بیٹے (معاویہ) اور نابغہ کے بیٹے (عمرو عاص) کے برادر لاکھڑا کیا۔

ادھر لوگوں کا علیؑ کونہ پہچانا اور دوسرا طرف مولاؑ کی تہائی! اس سے بڑھ  
کر آپ پر اور کیا ظلم ہو سکتا ہے؟ نہیں معلوم کہ ہمارے ائمۂ میں سے کوئی ایسے امام بھی  
گزرے ہیں جن کے حامی و مددگار صرف تین آدمی ہوں؟ آیا امام حسین علیہ السلام  
بھی اسی طرح تھے؟ آیا امام حسن علیہ السلام کو بھی یہی کیفیت درپیش تھی؟ آیا انبیاء  
علیہم السلام بھی ایسی ہی صورت حال سے دوچار تھے؟ ذرا غور تو تکچے کہ علیؑ کی پانچ سالہ  
خلافت ظاہری کے عرصہ میں آپ پر کونسا ظلم نہیں ڈھایا گیا؟ خوارج نے مولاؑ کے  
ساتھ کیا سلوک کیا؟ معاویہ نے علیؑ اور شیعیان علیؑ پر کونے ستم نہیں روار کھے؟ ان  
کا مولا علیؑ کے ساتھ کیا سلوک تھا؟

### ③.....عوام الناس کا علیؑ پر ظلم

مخملہ ان مظالم کے جو آپ پر ہوئے، لوگوں کی طرف سے بھی آپ پر بہت  
سلیمانیہ اور مظالم کے جو اپنے تو یہ تھا کہ لوگ آپ کو اپنا امام سمجھ کر ان کی اطاعت کرتے الثا  
انہوں نے آپ پر ظلم کی کوئی حد نہیں چھوڑی جس کے مظالم کو دیکھ کر علیہ السلام آرزو  
کیا کرتے تھے کہ میں اس بات کو اچھا سمجھتا ہوں کہ معاویہ تم میں سے دس آدمی لے  
لے اور اپنے ساتھیوں میں سے صرف ایک آدمی مجھے دیدے!! نبیع المبلغ خطبہ ۹  
میں فرماتے ہیں:

”أَمَا وَالَّذِي نَفْسِيْ بِيَدِهِ لَيَظْهَرُنَّ هُولَاءِ الْقَوْمُ عَلَيْكُمْ، لَيْسَ  
لَأَنَّهُمْ أُولَى بِالْحَقِّ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَا سُرَاعِهِمُ إِلَى بَاطِلٍ صَاحِبِهِمْ“

لے اور مجھے ایک آدمی دے دے، اے اہل کوفہ! میں تین چیزوں سے جو (تم میں ہیں) اور دو چیزوں سے (جو تم میں نہیں ہیں) آزمایا جا رہا ہوں اور ان مصائب میں بتلا ہوں، تمہارے کان تو ہیں مگر بہرے ہو، بولتے تو ہو لیکن گونگے ہو، آنکھیں رکھتے ہوئے مگر ناپینا ہو، نہ تو ہنگام وغا آزاد مردار صادق ہوا ورنہ ہی ہنگام آزمائش قابلِ اعتماد بھائی!! تمہارے ہاتھ خاک آلوہ ہوں! اے شتر بے مہار لوگو! جنہیں جب ایک طرف سے اکٹھا کیا جاتا ہے تو دوسری طرف سے منتشر ہو جاتے ہیں خدا کی قسم! میں تمہیں ایسی حالت میں دیکھ رہا ہوں کہ اگر سخت جگ بربا ہو جائے اور اس کی آتش شعلہ ور ہو جائے تو تم ابوطالبؑ کے بیٹے کے اطراف سے ایسے تتر بر ہو جاؤ گے جس طرح (زچلی کے وقت) عورت اپنے بچے سے جدا ہو جاتی ہے۔

۲۔ کبھی فرماتے ہیں تم پر فرین ہو، تمہیں تنبیہ کرتے کرتے تھک گیا ہوں  
ملاحظہ فرمائیے نجح البالغہ خطبہ ۳۳: ترجمہ

تمہارا برآ ہو! میں تمہیں تنبیہ کرتے کرتے تھک گیا ہوں، آیا تم نے دنیا کی پست زندگی کو آخرت کی (سعادت مندانہ اور دامنی) زندگی کے بد لے میں قبول کر لیا ہے؟ اور عزت و سر بلندی کے مقابلہ میں ذلت و بدختی کو پسند کر لیا ہے؟ میں جب بھی تمہیں تمہارے دشمن کے ساتھ جہاد کی طرف بلاتا ہوں تو خوف کی وجہ سے بے اختیار تمہاری آنکھوں کے ڈھیلے گھومنے لگ جاتے ہیں، گویا موت کے خوف نے ہوش کو تمہارے سروں سے نکال دیا ہے اور بد مست لوگوں کی طرح اپنے آپے سے باہر ہو چکے ہو، میری بار بار کہی جانے والی باقی تمہارے کانوں تک نہیں پہنچتیں (زندگی کی صحیح را ہیں تلاش کرنے میں) مارے مارے

لوگ نصیحت کے لبادے میں ایک دوسرے کو فریب دینے میں لگے رہتے ہو، تاکہ میرے مواعظ کے اثرات کو زائل کر دو، میں تمہیں نجح کے وقت سیدھا کرتا ہوں لیکن شام کے وقت اپنی اسی بکجی کی طرف لوٹ جاتے ہو، اس سخت اور مضبوط کمان کی مانند جسے نہ تو کوئی سیدھا کرنے کی قدرت رکھتا ہے اور نہ ہی خود اس میں سیدھا اور صاف ہونے کی صلاحیت ہوتی ہے۔

*“إِيَّاهَا الشَّاهِدَةُ أَبْدَأْنَاهُمُ الْغَائِبَةَ عُقُولُهُمُ الْمُخْتَلَفَةُ أَهْوَاهُهُمُ الْمُبْتَلَى بِهِمُ امْرَأَهُمْ صَاحِبُكُمْ يُطِيعُ اللَّهَ وَأَنْتُمْ تَعْصُونَهُ وَصَاحِبُ أَهْلِ الشَّامِ يَعْصِي اللَّهَ وَهُمْ يُطِيعُونَهُ، لَوِدَدْتُ وَاللَّهِ إِنْ مُعَاوِيَةً صَارَ فَنِي بِكُمْ صَرَفَ الدُّينَارِ بِالدِّرْهَمِ، فَأَخْلَدْمِنِي عَشْرَةَ مِنْكُمْ وَأَعْطَانِي رِجُلًا مِنْهُمْ، يَا أَهْلَ الْكُوْفَةِ مُنِيْتُ بِكُمْ بِشَلَاثٍ وَإِثْنَيْنِ صُمُّ ذُو وَأَسْمَاعَ وَبِكُمْ ذُو وَكَلَامٍ وَعُمْيٍ ذُو وَأَبْصَارٍ، لَا أَحْرَارَ صِدْقٍ عِنْدَ الْلِّقَاءِ وَلَا إِخْوَانَ ثِقَةٍ عِنْدَ الْبَلَاءِ تَرِبَّتْ أَيْدِيْكُمْ، يَا أَشْبَاهَ الْأَبْلَى غَابَ عَنْهَا رُعَائِهَا، كُلُّمَا جَمَعْتُ مِنْ جَانِبِ تَفَرَّقْتُمْ مِنْ جَانِبِ أَخْرَوَ اللَّهُ لَكَانَى بِكُمْ فِيمَا آخَالُ أَنْ لَوْحَمَسَ الْوَغْيَ وَحَمِيَ الضِّرَابَ قَدِ افْرَجْتُمْ مِنْ أَبْنِ أَبِي طَالِبٍ اِنْفِرَاجَ الْمَرَأَةِ عَنْ قُبْلَهَا”*

اے وہ لوگ کہ جن کے جنم تو حاضر ہیں لیکن عقلیں غائب ہیں اور جن کی خواہشات الگ الگ ہیں اور اے وہ کہ جن کے حکمران ان کے ذریعہ آزمائے جا رہے ہیں تمہارا حاکم تو خدا کی اطاعت کرتا ہے لیکن تم اس کی نافرمانی کرتے ہو، جبکہ حاکم شام خدا کی نافرمانی کرتا ہے مگر اس کی رعایا ایس کی اطاعت کر رہی ہے خدا کی قسم میں اس بات کو پسند کرتا ہوں کہ معاویہ تمہارے بد لے میں مجھے اپنے افرادے دے جیسا کہ درہم کے بد لے میں دینار کا تبادلہ کیا جاتا ہے، تم میں سے دس افرادے

عیش و نوش تک ہوتی ہے) میں اس بات کو پسند کرتا ہوں کہ کبھی تمہاری شکلیں نہ دیکھتا اور نہ ہی تمہیں جانتا ہوتا، پہچان بھی ایسی کہ خدا کی قسم جس کا انجام سوائے پیشمانی اور غم و غصہ کے اور کچھ نہیں، خدا تمہیں غارت کرے (اور اپنی رحمت سے دور رکھے) تم نے میرا دل پیپ سے بھر دیا اور میرا سینہ غیظ و غضب سے پُر کر دیا اور غم کے کاسے بھر کر مجھے گھونٹ گھونٹ کر کے پلاۓ تم نے میری مدکوترا ک اور نافرمانی کر کے (دشمن کی سر کوبی کے) میرے تمام منصوبے خاک میں ملا دیئے۔

۳۔ نجح البلاغہ خطبہ ۱۶ میں کبھی آپ یہ آرزو کرتے ہیں کہ خدا آپ کے اور ان لوگوں کے درمیان جدائی ڈال دے، فرماتے ہیں:

”لَوِدَدْثُ أَنَّ اللَّهَ فَرَقَ بَيْنِيْ وَبَيْنُكُمْ وَالْحَقْنِيْ بِمَنْ هُوَ أَحَقُّ بِيْ مِنْكُمْ“

بخدا میں اس بات کو دوست رکھتا ہوں کہ خداوند عالم میرے اور تمہارے درمیان جدائی ڈال دے اور مجھے ان لوگوں سے ملا دے جو تمہاری نسبت مجھ سے زیادہ سزاوار ہیں۔

۴۔ کبھی ان سے ”لَا بَأَلَّكُمْ“ (اے بے اصل لوگو!) کہہ کر مخالف ہوتے ہیں، نجح البلاغہ خطبہ ۳۹ میں فرماتے ہیں:

میرا ایسے لوگوں سے پالا پڑا ہوا ہے جنہیں میں جب بھی حکم دیتا ہوں وہ اطاعت نہیں کرتے اور جب بلا تا ہوں جواب نہیں دیتے، اوبے اصل لوگو! دین خدا کی مدد کیلئے کس بات کے منتظر ہو؟ آیا تمہارا کوئی دین نہیں ہے جو تمہیں اپنے گرد جمع

پھر ہے ہو معلوم ہوتا ہے تمہاری عقلیں جواب دے گئی ہیں اور تمہاری سمجھ میں کوئی بات نہیں آتی، تم ہمارے لئے ہرگز قابل اعتناء نہیں ہوا اور نہ ہی کسی صورت میں میرے لئے باوثوق سہارا۔ (خونخوار اور بدکار دشمنوں کے مقابلہ میں) تم پر اعتبار نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی ایسے طاقتور مددگار ہو کہ بوقت ضرورت تمہاری طرف رخ کیا جاسکے

تمہاری مثال شتر بے مہاروں کی ہے کہ جنہیں ایک طرف سے اکٹھا کیا جاتا ہے تو وہ دوسری طرف سے منتشر ہو جاتے ہیں، خدا کی قسم! تم (دشمن کے خلاف) جنگ کرنے کیلئے نہایت ہی برا ذریعہ ہو، تمہارے خلاف خطرناک مخنوں تدبیر یہ سوچی جا رہی ہیں مگر تمہاری ان کے مقابلے میں کوئی بھی تدبیر نہیں ہے، مسلسل تمہارے گروپیش کے علاقے کم ہوتے جا رہے ہیں (تمہارے شہروں کو دشمن اپنے علاقے میں شامل کرتا جا رہا ہے) مگر تمہاری رگ حمیت نہیں پھر کتی (تمہیں زک پہنچانے کیلئے) دشمن کی آنکھیں نہیں سوتیں مگر تم ہو کہ غفلت اور بے خبری میں مست ہو، خدا کی قسم ان لوگوں کیلئے شکست حتمی ہے، جو نصرت اور مدد سے دست بردار ہو جاتے ہیں، بخدا مجھے گمان ہے کہ اگر سخت جنگ برپا ہو جائے اور موت کی حرارت اور سوزش تمہارے نزدیک آجائے تو فرزند ابوطالبؑ سے ایسے کٹ جاؤ جیسے سر، تن سے جدا ہو جاتا ہے اور جسے بعد میں بدن سے جوڑا بھی نہیں جا سکتا۔

۵۔ کبھی مولا نہیں ”مردوں کی شکل میں نامردو!“ کے عنوان سے یاد فرماتے ہیں، غور فرمائیں نجح البلاغہ خطبہ ۲۷:

اے مردوں کی شکل میں نامردو! تمہاری خواہشیں بچوں کی سی اور عقلیں جعلہ نشین دلہنوں جیسی (جن کی سوچ صرف زروزیوں اور

لڑتے، خدا کی علی الاعلان معصیت ہو رہی ہے اور تم (عملی طور پر) اس پر رضامندی اختیار کئے ہوئے ہو، جب میں تمہیں گرمیوں میں دشمن کے ساتھ لڑنے کا حکم دیتا ہوں تو تم کہتے ہو ابھی سخت گرمی ہے آپ ہمیں اتنا مہلت دیں کہ گرمی کی شدت ختم ہو جائے اور اگر میں سردیوں میں یہ حکم دیتا ہوں تو کہنے لگ جاتے ہو کہ اس وقت تو بہت سردی ہے، ہمیں اس قدر اجازت دیں کہ سردی کی شدت ختم ہو جائے، گرمی اور سردی سے فرار کے یہ سب تمہارے بہانے ہیں، جب تم سردی اور گرمی میں اس قدر وحشتناک ہو اور فرار کی راہیں تلاش کرتے ہو تو بخدا (دشمن کی) شمشیر سے تو اس سے بھی کہیں زیادہ ہی فرار کرو گے۔

کچھی آپ انہیں جہاد کی دعوت دیتے تو وہ خاموشی اختیار کر لیتے ہیں آپ ان سے فرماتے ہیں کہ ”آیا تم گوئے ہو؟“ نجح البلاغہ خطبہ ۱۱۹ کے مطابق:

”مَابَالْجُنُمْ أَمْخَرَسُونَ أَنْتُمْ“ جنگ صفين اور نہروں کے بعد لوگوں کی معاویہ کی سرکوبی کیلئے جہاد کی طرف بلا یا تو انہوں نے چپ سادھی تو فرمایا: تمہیں کیا ہو گیا ہے؟ تم گوئے ہو گئے ہو؟ فرمایا:

”إِنَّهُ لَا يَغْنَأُهُمْ فِي كَثْرَةِ عَدَدِكُمْ مَعَ قِلَّةِ اجْتِمَاعٍ قُلُوبُكُمْ“

تمہاری عددی برتری کا کوئی فائدہ نہیں جب تمہارے دل ہی منتشر ہیں۔

۸- نجح البلاغہ خطبہ ۱۲۳ میں کچھی ان لوگوں سے جنگ سے فرار اختیار کرنے کی وجہ سے انہیں ”سوہاروں کے روپ“ سے تشبیہ دے کر فرماتے ہیں:

”كَائِنَى أَنْظُرُ إِيْكُمْ تَكُشُونَ كَشِيشَ الضَّبَابِ

کر سکے؟ یا تمہاری کوئی غیر نہیں جو تمہیں غصہ دلائے؟ میں تمہارے درمیان کھڑے ہو کر بلند آواز سے پکارتا ہوں اور دردمندی کے ساتھ تم سے مدد طلب کرتا ہوں مگر تم نہ تو میری بات سنتے ہو اور نہ میرے حکم کو مانتے ہو، تمہارا یہ سلسلہ اس وقت تک جاری رہے گا جب تک کہ تمہاری بدعماں اکانجام کھل کر سامنے نہیں آجائے گا (اور تم اس پیشامی کا اظہار کرو اور س وقت بات کہاں سے کہاں تک پہنچ چکی ہو گی اور پیشامی بے سود ہو گی) ایسی صورت میں نہ تو تمہارے ذریعہ کسی بے گناہ کے خون کا بدله لیا جاسکتا ہے اور نہ ہی تمہاری مدد سے کسی مطلوب نتیجے تک جا پہنچا جاسکتا ہے۔

۶- کچھی آپ ان لوگوں کے میدان جنگ میں شرکت نہ کرنے کیلئے ان کے حیلوں بہانوں کی شکایت کرتے ہوئے کہتے ہیں: ”تمہارے چہرے بگڑیں، ملاحظہ فرمائیے نجح البلاغہ خطبہ ۷“:

تجب بالائے تجب!! خدا کی قسم یہ بات دل کو مردہ کر دیتی ہے اور (انسان کی روح میں) رنج و غم کا موجب ہوتی ہے کہ وہ (ظام شامی) توباطل کی راہوں میں باہم متحدو متفق ہوں لیکن تم حق کی راہ میں اس قدر منстро متفرق!! تمہارے چہرے بگڑیں اور ہمیشہ رنج و غم میں بستار ہو!! کیونکہ تم (نے دشمن کے سامنے اس قدر رستی اور انتشار کا مظاہرہ کیا کہ) ان کے تیروں کا نشانہ بن گئے، وہ تم پر پے در پے حملہ کر رہے ہیں اور تم کوئی حملہ نہیں کر پاتے، وہ تم سے جنگ کر رہے ہیں اور تم ان سے نہیں

۱۰۔ کبھی ان سے فرماتے ہیں: ”افسوس کہ تم قابل اعتماد لوگ نہیں ہو،“ غور

کیجئے:

”مَا أَنْتُمْ بِوَثِيقَةٍ يُعْلَقُ بِهَا وَلَا رَوَافِرِ عَزِيزٌ عَضَمْ  
إِلَيْهَا لَبِسْ حُشَاشُ نَارِ الْحَرْبِ أَنْتُمْ، أُفِّ لَكُمْ لَفِيفُ  
مِنْكُمْ بَرَحَافًا أَخْرَارَ عِنْدَ الْبَدَاءِ وَلَا إِخْوَانَ ثَقَةٍ  
عِنْدَ النَّجَاءِ“

نه تو تم ایسا ذریعہ ہو جس پر اعتماد کیا جاسکے اور نہ طاق تو مرد گار ہو  
کہ جن کے دامن کو تھاما جاسکے، تم آتش جنگ میں جھونکے جانے  
کیلئے کس قدر خراب ایندھن ہوم پر افسوس ہے، میں تمہارے  
ہاتھوں کس قدر دکھ دیکھ چکا ہوں میں ایک دن تمہیں آشکار اور  
بلند آواز کے ساتھ پکارتا ہوں کہ جنگ کیلئے نکلو!! اور دسرے دن  
آہستہ تمہارے کانوں میں یہی کہتا ہوں لیکن تم لوگ نہ تو اس  
وقت آزاد منش انسانوں کی طرح ہوتے ہو جب بلند آواز سے  
پکارتا ہوں اور نہ ہی سرگوشی کے موقع پر قابل اعتماد بھائی ثابت  
ہوتے ہو۔ (نجی البلاغہ خطبہ ۱۲۵)

اگر آپ نجی البلاغہ کا بنظر غائر مطالعہ فرمائیں تو آپ کو اور بھی بہت سے  
مقامات پر آجناہ اپنے ہم عصر لوگوں سے شکوہ شکایت فرماتے نظر آئیں گے، اسی  
لنے ہم کہتے ہیں کہ مولانا کو ایسے لوگوں سے واسطہ پڑا تھا جو آپ پر ظلم کرتے تھے۔  
آن بھی مولانا پر ظلم کیا جا رہا ہے، علیٰ کے مانے والوں پر ظلم ہو رہا ہے، آج  
کی روشن دنیا میں بھی لوگوں نے مولانا علیہ السلام کو صحیح معنوں میں نہیں پہچانا۔ یہ جو  
تاریخ کو دہرایا جاتا ہے، اس کا تجزیہ اور تحلیل کی جاتی ہے، اس کا مقصد صرف اور

لَا تَأْخُذُونَ حَقًا وَلَا تَمْنَعُونَ ضَيْمًا“

گویا میں تمہیں بعض حملوں میں فرار کرتے وقت سوسمازوں کے  
ریوڑ کی مانند چیختا چلاتا دیکھتا ہوں تم اپنا حق کسی سے واپس لے  
سکتے ہو اور نہ ہی کسی کے ظلم کو روک سکتے ہو۔

۹۔ کبھی فرماتے ہیں: ”میرے علاوہ کسی اور ہبہ کے منتظر ہو؟“ توجہ  
فرما کیں: نجی البلاغہ خطبہ ۱۲۳

”يَهَا النَّاسُ إِنِّي قَدْ بَثَثْتُ لَكُمُ الْمَوَاعِظَ الَّتِي وَعَظَ  
الْأُنْبِيَاءُ بِهَا أُمَّمًا وَأَدَى إِلَيْكُمْ مَا أَدَتِ الْأُوْصِيَاءُ إِلَى  
مِنْ بَعْدِهِمْ وَأَدَبْتُكُمْ بِسَوْطِي هَذَا فَلَمْ  
تَسْتَقِيمُوا وَحَدَّوْتُكُمْ بِالنَّرْ وَاجْرَفَلَمْ تَسْتَوْسِقُوا اللَّهُ أَنْتُمْ  
أَتَتَوْقَعُونَ إِمَامًا غَيْرِيْ يُطَابِكُمُ الطَّرِيقُ وَيُرْشِدُكُمْ  
السَّبِيلَ؟“

اے لوگوں میں نے انہی عظوں اور نصیحتوں کو تمہارے درمیان  
نشر کیا ہے جو انہیے نے اپنی امتیوں کے درمیان نشر کی تھیں اور جو  
کچھ انہیے کے جانشینوں نے لوگوں کو بیان کیں میں نے بھی وہی  
کچھ بیان کیں، میں نے نصیحتوں کو تازیانوں کی مانند تمہارے  
اوپر بر سایا تاکہ تمہیں ادب سکھاؤں لیکن پھر بھی تم راہ راست پر  
نہ آئے میں نے تمہیں بڑی تنبیہ کی لیکن تم جمع نہ ہو سکے خدارا  
مجھے بتاؤ کہ تم میرے علاوہ کسی اور امام اور ہبہ کے انتظار میں تو  
نہیں ہو؟ جو تمہارے لئے راہیں ہموار کرے اور تمہیں حق کی  
طرف راہنمائی کرے؟

علاوہ کسی اور کے ساتھ قیاس کیا جا سکتا ہے؟

### ④ .....فضل علیٰ کی پرده پوشی

علیٰ کی مظلومیت کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ اس مظلوم امام کے فضائل و مناقب کو چھپایا گیا، دشمنوں نے حسد، دشمنی اور کینہ کی وجہ سے چھپایا، کیونکہ جب انہوں نے آپؐ کے مقامات عالیہ اور کرامات شاخصہ کو دیکھا تو اپنی دشمنی اور حسد کی وجہ سے انہیں ہر ممکن چھپانے کی کوشش کی، چنانچہ ابن الحدید معتزلی شرح فتح البالاغہ جلد اس 7 الحکمت ہیں:

**فَقَدْ عَلِمْتُ أَنَّهُ أَسْتَوْلِي بَنُوْ أُمَّةَ عَلَى سُلْطَانِ الْإِسْلَامِ فِي شَرْقِ الْأَرْضِ وَغَرْبِهَا وَاجْتَهَدُوا بِكُلِّ حِيلَةٍ فِي إِطْفَاءِ نُورِهِ وَالْتَّحْرِيْضِ عَلَيْهِ، وَوَضْعِ الْمَعَابِ وَالْمَثَالِبِ لَهُ وَلَعْنُوْهُ عَلَى جَمِيعِ الْمَنَابِرِ وَتَوَاعِدُوا مَادِحِيهِ بِلُحْبَسُوْهُمْ وَقَتْلُوْهُمْ وَمَنْعُوا مِنْ رِوَايَةِ حَدِيْثٍ يَتَضَمَّنُ لَهُ فَضِيْلَةً أَوْ يُرْفَعُ لَهُ ذِكْرًا حَتَّى حَظَرُوا عَلَى أَنْ يُسَمِّيَ أَحَدًا أَسْمَهُ،**

مجھے معلوم ہوا ہے کہ بنو امیہ عالم اسلام کی مشرق سے مغرب تک کی سرحدوں کے حکمران تھے اور وہ اس عرصہ میں نور علیٰ کو ہر ممکن خاموش کرنے کی کوشش میں لگے رہے، حقائق کا پھرہ بگاڑنے میں کوئی کسر نہیں چھوڑی، امیر المؤمنین علیٰ کی توہین و تقصیص میں جھوٹی اور جعلی حدیثیں گھٹرنے میں پوری پوری کوشش کی، منبروں پر آپؐ کی ذات کو علیٰ الاعلان نہیں کیا جاتا رہا، آپؐ کی مدح و ستائش کرنے والوں کو دھمکیاں دی گئیں بلکہ قید خانوں میں ڈالا گیا حتیٰ کہ موت کے گھاٹ اتنا دیا گیا، جن احادیث و روایات میں آپؐ کی فضیلت بیان ہوئی ہے یا جن میں آپؐ کی عظمت و

صرف یہ ہوتا ہے کہ دنیا کو مولا علیٰ کی شناخت ہو جائے۔

اگرچہ آج کا دور ”وحدت“ کا دور ہے، ایسا دور ہے جس میں دشمن کے مقابلہ میں تمام مسلمانوں کو ”دنیائے کفر“ کامل کر مقابلہ کرنا چاہئے، کفر ملت واحدہ بن کر عالم اسلام کے مقابلہ میں کھل کر آگیا ہے، مگر وحدت کے معنی قطعاً یہ نہیں کہ حقائق کو بیان ہی نہ کیا جائے۔

حضرت امام حنفی (رضوان اللہ علیہ) سب سے زیادہ ”داعی وحدت“ تھے، انہوں نے بھی اپنے وصیت نامہ کے چیدہ چیدہ موقع پر حدیث ثقلین اور مسئلہ تشیع اور اہل بیتؐ کو کھل کر بیان فرمایا، اس طرح سے انہوں نے ہمیں یہ سبق دیا کہ بیان حقائق، وحدت کے منافی نہیں ہے، اس لئے کہ اگر یہ حقائق بیان نہ ہوں تو امیر المؤمنین علیہ السلام پر ظلم کا سلسلہ جاری رہے گا۔ ہمیں تو امید ہے کہ یہ حقائق اسلامی ممالک کی یونیورسٹیز (Universities) میں بیان ہوں اور بطور نصاب پڑھائے جائیں، تاکہ جوان اور تعلیم یافتہ نسل حقائق سے آگاہ ہو اور انہیں قبول کرے اور ایک دن ایسا آئے کہ مظلوم مولاؤ کو اپنا حقیقی مقام عطا ہو۔

آج کے روشن دور اور روشن فکر اور روشن خیال معاشرے میں بھی بہت سے مسلمان یہ سمجھتے ہیں کہ علیٰ، تین کے ساتھ چوتھے ہیں اور ان میں باہمی کوئی فرق نہیں ہے، لہذا علمی مدارس اور درسگاہوں کا فرض بتا ہے کہ حقائق کو بیان کریں تاکہ علیٰ پر روا رکھا جانے والا ظلم کم بلکہ ناپید ہو جائے۔

ہمیں ان لوگوں کو حقائق سے آگاہ کرنا چاہئے جو مولا علیٰ کا دوسرا لوگوں سے موازنہ کرتے ہیں؛ کہ آؤ اور مولا علیٰ کے کلام کو ان کے ہم عصر دوسرے لوگوں کے کلام سے ملا کر دیکھو اور خود ہمی مواذنہ کرو کہ اس کا کس قدر باہمی فرق ہے، آیا کوئی ان سے موازنہ کے قابل بھی ہے؟ پھر ان سے پوچھا جائے کہ آیا علیٰ کو پیغمبر اسلام کے

طرف اور جو چیزیں آپ کے دشمنوں کی نہ ملت میں ہوتی تھیں وہ اس مظلوم کی طرف منسوب کر دیا کرتے تھے، چنانچہ شرح نجح البلاغہ ابن ابی الحدید جلد ص ۳۷ میں ہے ملاحظہ فرمائیں: ”إِنْ مُعَاوِيَةَ بَذَلَ لِسَمَرَّةَ بْنِ جُنْدُبٍ مَّاًهَ الْفِ دِرْهَمِ حَتَّى يَرُوَى أَنَّ هَذِهِ الْأُلْيَةَ نَزَّلَتْ فِي عَلَيِّ ابْنِ أَبِي طَالِبٍ“ : ”وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشَهِّدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ الْأَدْلُ خَصَامٌ إِذَا تَوَلَّتِي سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهَلِّكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفُسَادَ“ (البقرہ / ۲۰۷) وَإِنَّ الْأُلْيَةَ الثَّانِيَةَ فِي ابْنِ مُلْجَمٍ وَهِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى : ”وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ أَبْتِغَاءَ مَرَضَاتِ اللَّهِ“ (البقرہ / ۲۰۵، ۲۰۴) فَلَمْ يَقْبَلْ بَذَلَ مَاتَى الْفِ دِرْهَمِ ، فَلَمْ يَقْبَلْ بَذَلَ لَهُ ثَلَاثَمَاءَ الْفِ فَقَبِيلَ وَرَوَى ذَالِكَ“

معاویہ نے سمرہ بن جندب کو ایک لاکھ درہم کی اس بناء پر پیشکش کی کہ قرآن کی وہ آیت جو مذاقین کے بارے میں نازل ہوئی ہے وہ یہ روایت کرے کہ یہ علی علیہ السلام کے بارے میں نازل ہوئی ہے اور وہ ہے سورہ بقرہ کی ۲۰۷ ویں آیت: ”اور پچھلوگ اپسے ہیں جن کی چکنی چپڑی با تین دنیاوی زندگی میں تمہیں اچھی لگتی ہیں ..... اور جو آیت شب بحرث علی علیہ السلام کے بارے میں نازل ہوئی وہ قاتل علی بن ابی طالب علیہ السلام یعنی ابن حم ملعون کے بارے میں اتری ہے اور وہ سورہ بقرہ کی ۲۰۵ ویں آیات ہیں، یعنی ”وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ أَبْتِغَاءَ مَرَضَاتِ اللَّهِ“ مگر سمرہ بن جندب نے اسے مسترد کر دیا پھر اس نے دوا لاکھ درہم کی پیشکش کی مگر اس نے یہ بھی مسترد کر دی، پھر تیسرا اور آخری مرتبہ تین لاکھ درہم کی پیشکش کی جسے اس نے قبول کر لیا اور اس موضوع کی حدیث گھٹری۔

معاویہ کی دشمنی صرف یہیں پختہ نہیں ہوئی بلکہ اس نے ایک اور قدم آگے

سر بلندی کا تذکرہ تھا انہیں عوام الناس تک پہنچنے سے ہر ممکن روکا گیا اور نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ ”علی“ نام رکھنے کو بھی جرم قرار دے دیا گیا۔

ابن ابی الحدید شرح نجح البلاغہ جلد ااص ۲۲۳ میں قطر از ہیں کہ: ”كَتَبَ مُعاوِيَةُ إِلَى عَمَالِهِ أَنْ بَرِئَتِ الدِّمَةُ مِمَّنْ رَوَى شَيْئًا مِنْ فَضْلِ أَبِي تُرَابٍ وَأَهْلِ بَيْتِهِ“ - معاویہ نے اپنے تمام کارندوں کو ایک سرکاری فرمان نامہ (Jarai کیا کہ جو شخص ابوتراب (علی) اور ان کے اہل بیت کی شان میں کوئی حدیث بیان کرے گا اس کے لئے امان نہیں ہے۔

اس فرمان کا یہ اثر ہوا کہ کسی کو اس بات کی جرأت نہیں تھی کہ دینی مسائل تک میں آپ سے کوئی حدیث بیان کرتا، چنانچہ ابو جعفر اسکافی کہتے ہیں: ”أَنَّ بَنَى أُمَّيَّةَ مَعْوَوًا مِنْ إِظْهَارِ فَضَائِلِ عَلَيِّ وَعَاقِبُوا عَلَى ذَالِكَ الرَّوَايَةِ لَهُ حَتَّى أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا رَوَى عَنْهُ حَدِيثًا لَا يَتَعَلَّقُ بِفَضْلِهِ بَلْ بِشَرَائِعِ الدِّينِ لَا يَنْجَاسِرُ عَلَى ذِكْرِ أَسْمِهِ فَيَقُولُ عَنْ أَبِي زَيْنَبٍ“ - بنی امیہ حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کے فضائل بیان کرنے سے روکا کرتے تھے اور آنحضرت کی فضیلت میں ذکر ہونے والی احادیث کے راویوں کو گرفتار کر کے سزا دیا کرتے تھے، حتیٰ کہ اگر کوئی شخص آنحضرت کی کوئی ایسی حدیث روایت کرتا جو شرعی مسائل اور احکام کے بارے میں ہوتی ناکہ آپ کی فضیلت میں، تو انہیں بھی آپ کا اسم گرامی ذکر کرنے کی جرأت نہیں ہوتی تھی بلکہ کنایہ کے طور پر یہ کہتے تھے: ”ابونزینب“ سے میں نے یہ روایت کی ہے۔

صرف اسی پر ہی اکتفا نہیں کرتے تھے کہ آپ کے فضائل پر مشتمل کسی حدیث کو بیان نہیں کرتے تھے بلکہ ان کی نامردی اور ذلت کی حدیثاں تک پہنچ چکی تھی کہ جو بات بھی فضیلت علی علیہ السلام کا سبب ہوا کرتی تھی وہ آپ کے دشمنوں کی

كُلَّ وَجْهٍ نَاحِيَةٍ، فَإِذَا جَاءَكُمْ كَتَابٌ هَذَا فَأَدْعُو النَّاسَ إِلَى الرِّوَايَةِ فِي فَضَائِلِ الصَّحَابَةِ وَالْخُلُفَاءِ الْأَوَّلِينَ، وَلَا تُنْزِرُ كُوَاخَبَرَ اِيَّرُونَهُ أَحَدًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ فِي إِيَّى تُرَابٍ إِلَّا وَتَأْتُونِي بِمُنَاقِضٍ لَهُ فِي الصَّحَابَةِ فَإِنْ هَذَا أَحَبُّ إِلَيَّ وَأَقْرُلُ عَيْنِي وَأَدْحَضُ لِحُجَّةٍ أَبِي تُرَابٍ وَشِيعَتِهِ وَأَشَدُّ إِلَيْهِمْ مَنْ مَنَاقِبُ عُثْمَانَ وَفَضْلِهِ

## ⑤.....ناسراً گوئی

حضرت امیر علیہ السلام کے ساتھ دشمنی کی حد ہوئی، ایک طرف تو فضائل و مناقب پر پردہ ڈالا گیا اور دوسرا طرف آپ کے فضائل کو دوسروں سے منسوب کر دیا گیا، یہی نہیں بلکہ ان کے دشمن کی شان میں بے شمار حدیثیں بھی جعل کی گئیں، بات صرف یہیں پر ختم نہیں ہوتی بلکہ چار قدم اور آگے بڑھ گئے، آنچاہ پر جمعہ کے خطبوں، نمازوں اور دیگر اجتماعات میں ناسراً گوئی کو پورے اسلامی ملکوں میں رواج دیدیا گیا، اس بارے میں تاریخ بڑی افسوس ناک داستانیں بیان کرتی ہے۔

علامہ امینی علیہ الرحمہ اپنی کتاب الغدیر جلد ۲ ص ۱۰۲ میں کتاب مجھم البلدان حموی سے نقل کرتے ہیں کہ: ”لَعْنَ عَلَى ابْنِ ابْي طَالِبٍ (رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ) عَلَى مَنَابِرِ الشَّرْقِ وَالغَربِ“

حضرت امیر علیہ السلام پر مشرق و مغرب کے تمام اسلامی ممالک کے منبروں پر ناسراً گوئی جاری رہی۔

علامہ امینی علیہ الرحمہ مکتب خلفاء کی کتابوں سے نقل کرتے ہیں:

”إِنَّهُ كَانَ فِي أَيَّامٍ بَنِي أُمَّةٍ أَكْثَرُهُمْ مِنْ سَبْعِينَ الْفَ مِنْ بِرٍ يُلْعَنُ

بڑھایا اور اپنے گورزوں کے نام سرکاری حکم نامہ جاری کیا ملا جھٹہ ہو شرح بن ابی الحدید جلد اص ۲۲:

”عثمان کے بارے میں فضائل و مناقب پر مشتمل احادیث جعل کرنے والوں کے نام اور پتے اور جو کچھ وہ بیان کرتے ہیں مجھے لکھ بھیجو، نیزان کو عزت دی جائے اور انہیں احترام دیا جائے۔“

کتاب کی اصل عبارت یہ ہے:

”كَتَبَ مُعَاوِيَةُ إِلَى عَمَالِهِ: أَنْ انْظُرُوا مِنْ قَبْلِكُمْ مِنْ شِيعَةِ عُثْمَانَ وَمُحِبِّيهِ وَأَهْلِ لِلَايَتِهِ وَالَّذِينَ يَرُوُونَ فَضَائِلَهُ وَمَنَاقِبِهِ فَادْنُوا مَجَالِسَهُمْ وَقَرِبُوهُمْ وَأَكْرِمُوهُمْ وَأَكْتُبُولُى بِكُلِّ مَا يَرُوَى كُلُّ رَجُلٍ مِنْهُمْ وَأَسِمَّهُمْ وَأَسِمَّ أَبِيهِ وَعَشِيرَتِهِ“

شرح نجح البالاغہ ابن ابی الحدید جلد اص ۲۲ کے مطابق:

معاویہ کے اس شاہی فرمان کا یہ اثر ہوا کہ حضرت عثمان کے فضائل و مناقب کیلئے جعلی حدیثوں کا بازار گرم ہو گیا اور دھڑادھڑ مارکیٹ میں آنا شروع ہو گئیں یہاں تک کہ معاویہ پریشان ہو گئے آخر کار انہیں ایک اور فرمان نامہ جاری کرنا پڑا کہ: ”فضائل عثمان اور ان کے مناقب کے سلسلے میں ہونے والی احادیث اب“ بے شمار، ہو گئی ہیں اب حضرات شیخین کے بارے میں یہ سلسلہ شروع کیا جائے اور ہاں دیکھو کہ کہیں ابو تراب (علی) کی شان میں کوئی شخص کوئی حدیث بیان کر رہا ہے تو فوراً اسی طرح کی حدیث دوسروں کے بارے میں وضع کر لی جائے، اصل عبارت یوں ہے:

”فَفَعَلُوا ذَلِكَ حَتَّى اكْشَرُوا فِي فَضَائِلِ عُثْمَانَ وَمَنَاقِبِهِ ..... ثُمَّ كَتَبَ إِلَى عَمَالِهِ أَنَّ الْحَدِيثَ فِي عُثْمَانَ قَدْ كُثِرَ وَأَفْسَافِي كُلِّ مِصْرَوْفِي

نہ مت میں یہ کہا ہے، لوگوں نے سن کر یہ خبر معاویہ تک پہنچائی، معاویہ نے اس ”خدمت“ کے بد لے میں انہیں مدینہ کی گورنری سونپ دی۔

ایک اور شمولہ ملاحظہ فرمائیے، ایک آدمی حجاج (بن یوسف) کے پاس آ کر کہنے لگا: ”میرے ماں باپ نے میرا نام ”علی“ رکھ کے مجھ پر ظلم کیا ہے، مہربانی کر کے میرا نام تبدیل کر دیجئے“، حجاج نے اس کا نام تبدیل کر دیا اور علی سے دشمنی کے بد لے میں اسے ایک سرکاری عہدہ بھی عطا کر دیا۔

عبارت کے الفاظ یہ ہیں:

”كَانَ الْحَجَاجُ (لعنه الله) يَلْعُنُ عَلِيًّا (عليه السلام) وَيَأْمُرُ بِلَعْنِهِ وَقَالَ لَهُ مُتَعَرِّضٌ بِهِ يَوْمًا وَهُوَ رَاكِبٌ : إِيَّاهَا الْأَمِيرُونَ أَهْلِي عَقُوبَيِ فَسَمْوُنِي عَلَيًّا، فَغَيْرِ اسْمِيِ! فَقَالَ لِلْطُّفِ مَا تَوَصَّلْتَ بِهِ قَدْ سَمِّيْتُكَ كَذَا وَلَيْتُكَ الْعَمَلُ الْفُلَانِي فَاشْخَصِ إِلَيْهِ“، (ایضا جلد ۲ ص ۵۸، جلد ۱ ص ۲۶)

لوگوں پر بنی امیہ کی پروپیگنڈہ مشینزی کا اس حد تک اثر ہوا کہ انہوں نے امام مظلوم کو ناسرا کہنا مستحبات کا حصہ بنالیا اور وہ بھی سال کے باعث مدت ترین دن ”عرف“ ۹ ذوالحجہ کے دن، چنانچہ ایک مرتبہ ایک شخص ہشام بن عبد الملک کے پاس آیا اور اس بات کی یاد دہانی کرائی کہ ”آج وہ دن ہے کہ جس میں خلفاء حضرات، ابو تراب پر (نحوذ باللہ) سب و شتم کو مستحب جانتے تھے“، عبارت کے الفاظ اس طرح ہیں:

”فَقَامَ رَجُلٌ مِنْ وُلْدِ عُثْمَانَ إِلَى هَشَّامِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ يَوْمَ عَرْفَةَ فَقَالَ: “إِنَّ هَذَا يَوْمًا كَانَتْ خُلُفَاءُ تَسْتَحْبُّ فِيهِ لَعْنَ أَبِي تُرَابٍ“، (شرح بن ابی الحدید جلد ۲ ص ۲۲۱)

بنی امیہ کی سازش یہ تھی کہ علی ابی طالب علیہ السلام کو ناسرا گوئی عوام

عَلَيْهَا أَعْلَى أَبْنُ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِمَاسَنَةٍ لَهُمْ مُعَاوِيَةُ مِنْ ذَالِكَ“ بنی امیہ کے دوران حکومت ستر ہزار سے زائد ممبروں پر حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کو سب و شتم کیا جاتا رہا اور اس کی بنیاد معاویہ نے رکھی تھی۔

چنانچہ جب اموی افراد سے ہمارے ائمہ اس بارے میں احتجاج کرتے تو وہ جواب میں کہتے: ”ہماری حکومت اس کے بغیر مستحکم نہیں ہو سکتی“،

شرح بن ابی الحدید جلد ۲ ص ۲۰۲ میں ہے:

محمد بن اسحق حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کے ایک فرزند سے روایت کرتے ہیں کہ میرے والد (امام سجاد علیہ السلام) نے مرداں سے فرمایا: ”مَبَالِكُمْ تَسْبُونَهُ عَلَى الْمَنَاءِ؟ قَالَ إِنَّهُ لَا يَسْتَقِيمُ لَنَا أَمْرٌ إِلَّا بِذَالِكَ“

تم لوگ امیر المؤمنین (علی) علیہ السلام کو منبروں پر سب و شتم کیوں کرتے ہو؟ تو اس نے کہا کہ: ہماری حکومت اس کے بغیر مستحکم اور ہمارا اقتدار اس کے بغیر پاسیدار نہیں رہ سکتا۔

شرح بن ابی الحدید جلد ۲ ص ۲۷ کے مطابق دنیا کے لوگ یہ سمجھتے تھے کہ آنحضرت پر سب و شتم کر کے اور آپ کو ناسرا کہہ کر ہی ان کی دنیا آباد ہو سکتی ہے لہذا انہوں نے اس بارے میں کوئی کسر باقی نہیں چھوڑی، ایک مرتبہ معاویہ کوفہ آئے اور لوگوں نے ان کا شاندار استقبال کیا ان استقبال کرنے والوں میں ابو ہریرہ بھی شامل تھے جب انہوں نے لوگوں کا اس قدر جم غیر دیکھا تو اپنے دونوں زانوں پر کھڑے ہو کر اپنی پیشانی کو پیٹنا شروع کر دیا گئے، اس طرح سے لوگوں کے جذبات اور زیادہ ہو گئے تو انہوں نے موقعہ سے فائدہ اٹھاتے ہوئے فوراً ہی رسول خدا کی ایک حدیث گھڑی اور کہا کہ آنحضرت نے علیؑ کی

## ایمان محسمن امام معظم

۲۹۶

میں سے ہر ایک عورت وس اونٹ ذبح کرے گی، چنانچہ انہوں نے اپنی نذر کو پورا کر دیا اور جب ہمیں کہا گیا کہ ابو تراب (علیٰ) کو گالیاں دو اور لعنت کرو ۔۔۔ (نعمۃ باللہ) تو ہم نے نہ صرف ان کو گالیاں دیں اور لعنت کی بلکہ اس کے دونوں بیٹوں حسن و حسین کی والدہ فاطمۃ الزہرا کو بھی ساتھ ملا لیا۔

البته علی ابن ابی طالب علیہ السلام اپنے بعد رونما ہونے والے ایسے حادث کی پیش گوئی فرمائچے تھے، جیسا کہ نجف البلاغہ میں ہے:

”الَا وَإِنَّهُ سَيَأْمُرُكُمْ لِسَيِّدِ الْبَرَاءَةِ مِنِي.....“

آگاہ رہو کہ بہت جلد ہی معاویہ تمہیں مجھ سے بیزاری اور میری بدگوئی کا حکم دے گا..... (نجف البلاغہ خطبہ ۵)

اس بارے میں مزید معلومات کیلئے شرح بن ابی الحدید فصل: ”فیما روی من سب معاویہ و حزیبہ لعلی علیہ السلام“ اور فصل فيما ذکر الاحادیث الموضوعة فی ذم علی، کامطالعہ فرمائیں ۔۔۔

اب آخر میں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عباس کی اس گفتگو کا ذکر کیا جائے جس میں انہوں نے ان لوگوں پر اعتراض کیا جو علی علیہ السلام کو بر ابھال کر رہے تھے:

علامہ ایمن رحمة اللہ علیہ چند ایک علماء اہل سنت سے نقل فرماتے ہیں کہ جب حضرت عبد اللہ بن عباس کی بینائی جواب دے چکی تھی ایک دن راہ چلتے انہیں ایک آوازنائی دی جس سے معلوم ہوتا تھا کہ کچھ لوگ حضرت علی علیہ السلام کو گالیاں دے رہے ہیں، ابن عباس نے اپنے راہنماء سے کہا مجھے ان لوگوں کے پاس لے چلو جب ان کے پاس پہنچ تو فرمایا:

## ایمان محسمن امام معظم

۲۹۵

الناس کی ثقافت کا ایک حصہ بن جائے اور اپنی اولاد کی تربیت بھی اسی نجف پر کریں، اس کی دلیل یہ ہے کہ خود امویوں کا ایک گروہ معاویہ کے پاس آیا اور انہیں یہ پیشکش کی چونکہ آپ کا دلی مقصد پورا ہو گیا ہے لہذا بہتر ہے کہ علیٰ کی بدگوئی کا سلسلہ بند کر دیا جائے، تو انہوں نے جواب دیا:

”لَا وَاللَّهِ حَتَّىٰ يَرْبُوَ عَلَيْهِ الصَّغِيرُ وَيَهُرُومُ عَلَيْهِ الْكَبِيرُ وَلَا يَذُكُّرُ لَهُ ذَا كِرْفَضْلًا“

نہ خدا کی قسم! علیٰ کی ناسزا گوئی ہرگز ختم نہیں کی جاسکتی یہاں تک کہ چھوٹے بچے بڑے ہو جائیں اور بڑے بڑے ہو جائیں اور ان میں یہ سوچ راست ہو جائے اور علیٰ کا نام لینے والا تک کوئی باقی نہ رہے۔ (شرح بن ابی الحدید جلد ۲ ص ۷۵)

زمانہ گزر تارہ اور یہ ”لغتی سوچ“ پروان چڑھتی رہی اور نوبت با اینجا رسید کہ کچھ لوگ اپنے حکام سے بھی کئی قدم آگے بڑھ گئے اور انکی خوشنودی کے حصول کیلئے صرف آنحضرت کی ذات تک ہی ناسزا گوئی کو مدد و نہیں رکھا اس مظلومہ زوجہ (سیدہ فاطمۃ الزہرا) اور مظلوم اولاد (حسین شریفین) تک کو بھی معاف نہیں کیا، چنانچہ ابن ابی الحدید لکھتے ہیں کہ:

ایک شخص نے حاجج بن یوسف کے پاس آ کر کہا: ”ہمارے پاس وہ فضائل و مناقب ہیں جو کسی اور قوم و قبیلہ کے پاس نہیں ہیں“ حاجج نے پوچھا: ”وہ کیا ہیں؟“ کہا:

”مِنَّا نِسُوَّةٌ نَلَدْرُنَ إِنْ قُتِلَ حُسَيْنُ بْنُ عَلَيٍّ أَنْ تَنْحَرَ كُلُّ وَاحِدَةٍ عَشْرَ قَالَ اصْ فَفَعَلْنَ وَمَا مَنَّا رَجُلٌ عُرِضَ عَلَيْهِ شَتُّمُ ابْنِ تُرَابٍ وَلَعْنَهُ إِلَّا وَفَعَلَ وَزَادَ ابْنِيَهِ حَسَنًا وَحُسَيْنًا وَأَمْهَمَ مَا فَاطِمَةَ“

ہماری کچھ عورتوں نے نذر مانی تھی کہ حسین بن علی قتل کئے جائیں تو ان

”وَكَانَ عَظُمُ الْأَكَ وَكَبُرُهُ فِي زَمَنٍ مُعاوِيَةَ بَعْدَ مَوْتِ الْحَسَنِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقُتِلَ شِيعَتُنَا بِكُلِّ بَلْدَةٍ وَقُطِعَتِ الْأَيْدِي وَالْأَرْجُلُ عَلَى الظَّنَّةِ وَكَانَ مَنْ يُذْكُرُ بِحِينَاءِ الْإِنْقِطَاعِ إِلَيْنَا سُجْنَ أُونِبَ مَالُهُ أَوْهَدِمَتْ دَارُهُ ..... ثُمَّ جَاءَ الْحَجَاجُ فَقَتَلَهُمْ كُلُّ قَنْلَةٍ وَأَخْذَهُمْ بِكُلِّ ظَنَّةٍ وَتُهْمَةٍ حَتَّىٰ أَنَّ الرَّجُلَ لِيُقَالُ لَهُ إِنَّهُ زَنْدِيقٌ أَوْ كَافِرٌ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ أَنْ يُقَالَ شِيعَةُ عَلَيٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ“

شیعیان علیؑ کے قتل عام اور غارتگری کا سلسلہ معاویہ کے دور حکومت میں عروج پر تھا اور وہ بھی حضرت امام حسن علیہ السلام کی شہادت کے بعد، اس دور میں شیعیوں کے ہاتھوں اور پاؤں کو کاٹ دیا جاتا تھا، تمام شہروں میں انہیں شہید کر دیا جاتا تھا، بعض لوگوں کو قید خانوں میں ڈال دیا جاتا تھا ان کے مال و اسباب کو لوٹ لیا جاتا تھا ان کے گھروں کو مسمار کر دیا جاتا تھا اور یہ سلسلہ برابر جاری رہا..... حتیٰ کہ جاج بن یوسف کا دور آن پہنچا اور اس دور میں سختیوں کا اضافہ ہو گیا قتل و غارتگری کا سلسلہ بڑھ گیا اور نوبت یہاں تک پہنچ گئی تھی کہ اگر کسی کو کافر یا بے دین کہا جاتا تو وہ ان کیلئے بہتر تھا کہ کسی کو ”علیؑ کا شیعہ“ کہا جائے۔ (شرح بن ابی الدین جلد اس ۳۳۳)

معاویہ نے اپنے سرکاری فرمان نامہ (سرکلر) میں اپنے گورنزوں اور دیگر حکام کو ہدایت کی کہ:

”اگر کسی شخص کے بارے میں معلوم ہو جائے کہ وہ علیؑ اور اہل بیت کا دوست ہے تو اس کا نام سرکاری ملازمین کی فہرست سے خارج کر دیا جائے اس کی تنخواہ بند کر دی جائے اور اسے تمام دوسری سرکاری سہولیات سے محروم کر دیا جائے“ عبارت کے الفاظ یوں تھے: ”أَنْظُرُ وَامْنُ فَامْتَعْ عَلَيْهِ الْبَيْتَةَ اللَّهُ يُحِبُّ عَلِيًّا وَأَهْلَ بَيْتِهِ فَامْحُو مِنَ الدِّيْوَانِ وَانْسِقُطُوهُ عَطَائَهُ وَرِزْقَهُ“ (شرح بن

”أَيُّكُمُ السَّابُ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ؟ قَالُوا سُبْحَانَ اللَّهِ مَنْ سَبَّ اللَّهَ فَقَدْ أَشْرَكَ فَقَالَ أَيُّكُمُ السَّابُ لِرَسُولِ اللَّهِ؟ قَالُوا سُبْحَانَ اللَّهِ وَمَنْ سَبَ رَسُولَ اللَّهِ فَقَدْ كَفَرَ، قَالَ فَأَيُّكُمُ السَّابُ لِعَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ؟ قَالُوا أَمَاهَدَ أَفَقَدَ كَانَ قَالَ فَإِنَّا شَهَدْ بِاللَّهِ وَأَشْهَدُهُ أَنِّي سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ (ص) يَقُولُ : ”مَنْ سَبَ عَلِيًّا فَقُدْسَبَنِي وَمَنْ سَبَّنِي فَقَدْ سَبَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَمَنْ سَبَ اللَّهَ أَكَبَهُ اللَّهُ عَلَىٰ مُنْخَرِيَهُ فِي النَّارِ“

تم میں سے کون اللہ کو گالیاں بک رہا تھا؟ ان لوگوں نے کہا: ”سبحان اللہ! جو خدا کو گالیاں دیتا ہے وہ مشرک ہے“ فرمایا پھر کون رسول اللہ کو گالیاں دے رہا تھا؟ انہوں نے کہا: ”واہ! سبحان اللہ رسول اللہ کو گالیاں بکنے والا تو کافر ہے“ فرمایا: پھر کون علی بن ابی طالبؑ کو ناسزا کہہ رہا تھا؟ تو کہا: ہاں البتہ یہ ضرور ہے، اس پر حضرت ابن عباسؓ نے فرمایا: میں خدا کو گواہ بنا کر اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ میں نے بذات خود حضرت رسول خداؐ سے سنا ہے کہ جو علی علیہ السلام کو گالیاں دے گا وہ مجھے گالیاں دے گا اور جو مجھے گالیاں دے گا وہ اللہ کو گالیاں دے گا اور جو خداوند تعالیٰ کو گالیاں دے گا خداوند عالم اسے منہ کے بل جہنم میں ڈال دے گا۔

(الغدیر جلد ۲ ص ۲۹۹)

## ⑥.....شیعیان علیؑ کا قتل اور ایذا میں

وشنمنان علیؑ کا منصوبہ یہ تھا کہ شیعہ اور تشیع کا نام و نشان تک باقی نہ رہے، اسی لئے انہوں نے شیعیان دوستان علیؑ کے قتل پر کمر باندھ لی تھی، ان کے گھروں کو مسمار کر دیا کرتے تھے اور جب چاہتے انہیں موت کے گھاٹ اتار دیا کرتے تھے، حضرت امام محمد باقر علیہ السلام اس بارے میں فرماتے ہیں:

نوٹ: اس سلسلے میں مزید تفصیل کیلئے ہم شرح بن ابی الحدید جلد ۲ ص ۲۹۱  
 باب ”ذکر مامنی بہ ال بیت من الا ذی والاضطهاد“ کا مطالعہ کرنے کی  
 دعوت دیتے ہیں۔ (شرح بن ابی الحدید جلد ۱ ص ۲۳)

### ۷..... ہنگام شب آپ کی تدفین

امام مظلوم کی مظلومیت اس حد تک پہنچ چکی تھی کہ آپ نے اپنی شہادت سے  
 پہلے اپنے فرزند امام حسن مجتبی کو وصیت فرمائی کہ:  
 ”ثُمَّ غَيْبٌ قَبْرٍ“ بیٹھے! جب تم مجھے دفن کرو تو میری قبر کو چھپا دو۔  
 (بحار الانوار جلد ۳۲ ص ۲۹۲)

ایک اور مقام پر امیر المؤمنین علیہ السلام کے غلاموں میں سے ایک غلام  
 سے منقول ہے کہ جب ہم امیر المؤمنین علیہ السلام کی تدفین سے فارغ ہو کر آ رہے  
 تھے تو: ”فَلَحِقْنَا بِقَوْمٍ مِّنَ الشِّيْعَةِ لَمْ يَشْهُدُوا الصَّلَاةَ عَلَيْهِ فَأَخْبَرْنَا هُمْ بِمَا جَرِى  
 وَبِإِكْرَامِ اللَّهِ تَعَالَى أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ“

حضرت علی علیہ السلام کے شیعوں کی ایک جماعت سے ملاقات ہوئی  
 جونماز جنازہ میں شریک نہیں ہو سکے تھے، ہم نے انہیں بتایا کہ آنحضرت کی شہادت سے  
 لیکر تدفین تک کے عرصے میں اللہ تعالیٰ نے انہیں کن کن کرامتوں سے نوازا؟ (یعنی  
 وہ کرامتیں کہ حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام نے فرمایا تھا کہ میرے تابوت کو پیچھے  
 سے اٹھانا اس کا اگلا حصہ جبراً میں و میکاں اٹھائیں گے اور اسی طرح کی دوسری  
 کرامتیں) ”فَقَالُوا نُحْبُّ أَنْ نُعَايِنَ مِنْ أَمْرِهِ كَمَا عَيْنَتُمْ“

تو وہ کہنے لگے: وہ کچھ ہم بھی دیکھنا پسند کرتے ہیں، گویا وہ حضرت کی قبر  
 مبارک کی زیارت کرنا چاہتے تھے، کہ وہ کہاں ہے؟

ابی الحدید جلد ۱ ص ۳۵)  
 ایک اور حکم نامہ میں اس نے کہا:

”مِنْ اتَّهَمُوهُ بِإِمْوَالِهِ هُوَ لَا إِلَهَ إِلَّا قَوْمٌ فَنِكَلُوا إِلَيْهِ وَأَهْدِمُوا دَارَةَ“  
 جن پر علیٰ اور اہل بیت سے دوستی کا الزام ہو تو اس کے کان ناک کاٹ دو  
 اور گھروں کو منہدم کر دو۔

ایک اور سرکاری فرمان نامے میں اس نے کہا:

”أَن لَا يُجِيزُوا الْأَحَدِ مِنْ شِيَعَةِ عَلِيٍّ وَأَهْلِ بَيْتِهِ شَهَادَةَ“  
 علیٰ اور اہل بیت کے شیعوں کی گواہی کہیں پر بھی قبول نہ کرو۔ (شرح بن ابی  
 الحدید جلد ۱ ص ۲۳)

اس دور میں کوفہ کے لوگوں کی پریشانی دوسروں سے زیادہ تھی، کیونکہ شیعیان  
 علیٰ کی تعداد اس شہر میں زیادہ تھی اور معاویہ کی طرف سے زیاد بن ابیہ اس شہر کا گورنر تھا  
 اور وہ شیعیان علیٰ کو اچھی طرح جانتا تھا، شیعیان علیٰ پر اس نے کیا کیا مظالم ڈھائے؟  
 تاریخ اس کی یوں نشاندہی کرتی ہے: ”فَقَاتَلُهُمْ تَحْتَ كُلِّ حَجَرٍ وَمَدَرِّو  
 أَخَافِهُمْ وَقَطَعَ الْأَيْدِي وَالْأَرْجُلَ وَسَمَلَ الْعُيُونَ وَصَلَبَهُمْ عَلَى جُزُوءِ  
 النَّخْلِ وَطَرَدَهُمْ وَشَرَدَهُمْ عَنِ الْعِرَاقِ فَلَمْ يَبْقَ بِهَا مَعْرُوفٌ مِّنْهُمْ  
 ”زیاد بن ابیہ انہیں جہاں بھی پاتا قتل کر دیتا، انہیں ہر اسماں کرتا، ان کے ہاتھ پاؤں  
 کٹوادیتا انہیں ملک بدر کر دیتا حتیٰ کہ کوفہ میں کوئی قابل ذکر شیعہ باقی نہیں رہ گیا تھا۔

(شرح بن ابی الحدید جلد ۱ ص ۲۲)

حضرت میشم تمارا اور موالی علیہ السلام کے بہت سے دوستوں کے کوفہ  
 میں سولی پر لکائے جانے کے واقعات ہماری مذکورہ بالا گفتگو کے گواہ ہیں۔  
 (ایضاً جلد ۲ ص ۲۹۱)

بغیر مکمل نہیں ہے، کیونکہ ارشاد خداوندی ہے: **”يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا نُذِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ“**، یعنی اے رسول! جو بات تمہارے رب کی طرف سے تمہاری طرف نازل کی گئی ہے وہ (لوگوں تک) پہنچا دے اور اگر تم نے یہ کام نہ کیا تو اس کی رسالت کی تبلیغ نہیں کی (ماہدہ/۶۷)

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر امامت کے مسئلے کی تبلیغ نہ کی تو خود رسالت کی تبلیغ نہ ہوئی، گویا اسلام، امامت کے بغیر مکمل نہیں ہو سکتا، یہی وجہ ہے کہ جب حضرت امام حسین علیہ السلام نے دیکھا کہ ان لوگوں نے امامت کے مسئلے کا خاتمہ اور اہل بیت کو گوشہ نہشیں کر دیا ہے، تو آپ نے فرمایا: ”مجھے اسلام خطرے میں نظر آتا ہے“ اس لئے کہ امامت کے بغیر اسلام ناقص بلکہ اسلام نہیں ہے، کیونکہ حضرت رسول خدا (ص) کی بھی تمام تر کوششیں یہی رہیں کہ اسلام اور قرآن و اہل بیت ایک دوسرے سے کبھی جدا نہ ہوں۔

حضرت پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نبوت کے تیسرا سال آیت: ”وَانْذِرْ عَشِيرَتَ الْأَقْرَبِينَ“ (شعراء/۲۱۳) کے نزول سے لیکر حلت کے عرصے تک (مکمل ہیں سال کی مدت میں) مختلف مواقع اور مناسبتوں کے تحت لوگوں کو مسلسل با در کرتے رہے کہ ”اسلام کا مستقبل اس وقت محفوظ اور بیمه شدہ ہے جب لوگ اہل بیت کے ساتھ رہیں گے“

انہوں نے اپنی دعوت کے روزاول ہی سے علی اور اہل بیت عصمت اور امامت کا لوگوں کے سامنے اعلان کر دیا تھا ویریہ سلسلہ برابر جاری رہا اور آپ نے اس دنیا سے رخصت ہوتے ہوئے میہن فرمایا:

”إِنِّي تَارِكٌ فِيْكُمُ الشَّقَلَيْنِ كِتَابَ اللَّهِ وَعَنْرَتِي أَهْلَ بَيْتِي مَا إِنْ تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا لَنْ تَضِلُّوْ أَبَعْدِنِي“، میں تمہارے درمیان دو گرفتار چیزیں

”فَقُلْنَا لَهُمْ إِنَّ الْمَوَاضِعَ قَدْ غُصِّيَ أَثْرُهُ بِوَصِيَّةٍ مِنْهُ“

ہم نے انہیں کہا: ”ہم نے امیر علیہ السلام کی وصیت کے مطابق آپ کی قبر کے نشان کو مٹا دیا ہے،“ (بحار الانوار جلد ۲۲ ص ۲۱۷)

ایک روایت کے مطابق:

”دُفْنَ قَبْلَ طُلُوعِ الْفَجْرِ“ طلوع فجر سے پہلے آپ سپردخاک کیا گیا۔

(بحار الانوار جلد ۲۲ ص ۲۱۷)

یہاں پر سوال یہ پیدا ہوتا ہے:

آخر کیا وجہ ہے کہ آپ کو چپکے سے اور راست کی تاریکی میں دفن کیا گیا؟ آخر کیا وجہ ہے کہ آپ کی تدفین کی خبر کسی کو نہیں دی گئی؟ جوہستی کل تک مسلمانوں کی حاکم تھی، جو لوگوں کو نماز جمعہ پڑھاتی تھی، جوان کے دکھوں اور دردوں کا مدد اور کرتی تھی، جب اس دنیا سے رخصت ہوئی تو بڑی خاموشی کے ساتھ آدھی رات کے وقت اسی جسد اطہر کو گنتی کے چند لوگوں کے ذریعہ سپردخاک کیا گیا اور قبر کے نشانات مٹا دیئے گئے۔

کتابوں میں اس کی وجہ یہ لکھتے ہیں:

”شمن کا اس قدر خوف تھا کہ مبادا کوئی آپ کے جسد اطہر کو قبر سے نکال کر اس کی بے حرمتی کرے، کوئی ایسی جسارت کرے جو قطعاً کسی مسلمان سے روانہ نہیں چہ جائیکہ امیر المؤمنین کے ساتھ ہو، اسی لئے آپ کو خاموشی کے ساتھ سپردخاک کیا گیا، آنحضرت گی قبر مبارک حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے توسط سے معلوم ہوئی۔“

علی اور اہل بیت پر مظالم کے اسباب

قرآن مجید کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام، امامت اور اہل بیت کے

یہ تو ہماری اجمانی گفتگو ہی اب ذرا تفصیل سے ان قدامات پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔

### ● پہلا اقدام:

ابھی سرکار رسالت متاب ”صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم“ کی آنکھیں بند بھی نہیں ہوئی تھیں کہ: ”حَسْبُنَا كِتَابُ اللَّهِ“ کا شور مجاد یا گیا کہ: ”ہمیں اللہ کی کتاب کافی ہے“ (الغدیر جلد ۵ ص ۳۲۰)

یعنی پیغمبر اکرمؐ میں سال سے کہتے چلے آ رہے ہیں کہ: ”لوگو! قرآن و اہل بیتؐ (دونوں) کے ساتھ متمسک رہو، لیکن ان لوگوں نے حضورؐ کی موجودگی میں اور زندگی کے آخری لمحات میں کمال جسارت سے کہنا شروع کر دیا کہ ”ہمیں صرف کتاب اللہ کافی ہے،“ گویا ہمیں اہل بیتؐ کی ضرورت نہیں۔

### ● دوسرا اقدام:

لوگوں نے دیکھا کہ اس میں سال کے عرصہ میں رسول خدا نے علیٰ مولانا کی شخصیت کے بارے میں بہت کچھ مطالب بیان فرمائے ہیں اور ہو سکتا ہے کہ آئینوں کی نسلوں کیلئے یہ اور اس قسم کی کئی اور چیزیں یادگار کے طور پر باقی رہ جائیں، لہذا ایک سرکاری فرمان (سرکلر) جاری کر دیا گیا کہ: ”حدیث نویسی“ منوع ہے الہذا حدیث کو نہ لکھا جائے، ان کا بہانہ یہ تھا کہ ”اگر احادیث کو تحریر کیا جائے گا تو قرآن کے ساتھ مخلوط ہو جائیں گی اور پتہ نہیں چل سکے گا کہ قرآن کیا ہے اور حدیث کیا ہے؟“

لیکن حقیقت یہ ہے کہ اس سے ان کا مقصد یہ تھا کہ جو باتیں نبی اکرمؐ نے علیؐ اور اولاد علیؐ کے بارے میں ارشاد فرمائی ہیں وہ حیثے تحریر میں نہ لائی جائیں تاکہ آنی والی نسلیں اس سے بہرہ مند نہ ہو سکیں، یہ اور بات ہے کہ خداوند عالم نے اس کا بندوبست کسی اور طریقے سے کر لیا اور اس شمع کو روشن رکھا اور آج تک روشن ہے

چھوڑے جا رہا ہوں، ایک کتاب خدا (قرآن) اور دوسری میری عترت (اہل بیتؐ) اگر تم ان دونوں کے دامن کو مضبوطی سے تھامے رہو گے تو میرے بعد ہرگز گمراہ نہیں ہو گے۔

(الغدیر جلد اص ۶، فضائل الحسنہ من الصحاح الستہ جلد ۲ ص ۵۲، بخار الانوار رجلہ ۲ ص ۱)

یعنی اگر قرآن و اہل بیتؐ دونوں سے تم سک رکھو گے تو گمراہ نہیں ہو گے اور گر اہل بیتؐ کو ایک طرف کر کے صرف قرآن سے تم سک کا دعویٰ کرو گے تو ہرگز ہدایت نہیں پاؤ گے۔

حضور پاک ﷺ نے ہی اسی چیز کو بیان فرمایا تھا اور بات بالکل واضح تھی کہ اگر لوگ اہل بیتؐ کا ساتھ چھوڑ دیں گے اور اہل بیتؐ کو گوشہ نشینی پر مجبور کر دیں گے تو اسلام اپنے راستے سے ہٹ جائے گا۔

حضرت امام حسین علیہ السلام نے دیکھا کہ یہ کام اب انجام پا چکا ہے، بہت سے اقدامات ہو چکے ہیں، بڑی تعداد میں منصوبوں پر عمل ہو چکا ہے اور انجام کاراہل بیت اطہار علیہم السلام کو گوشہ نشینی کی طرف دھکیلہ جا چکا ہے، پیغمبر خدا نے ہیں (۲۰) سال تک محنت کی کہ لوگ اہل بیت اطہار کے نزدیک ہو جائیں، لیکن اس کے مقابلے میں مخالفین نے پچاس سال تک سعی و کوشش کی کہ لوگوں کو اہل بیت سے دور کر دیا جائے بالآخر یہ لوگ اپنی چالوں میں کامیاب ہو گئے۔

حضور پاک ﷺ کی ساری زندگی یہی کوشش رہی کہ لوگوں کو علیؐ و فاطمہؓ اور ان کی اولاد پاکؓ سے آشنا کیا جائے اور انہیں یہ سمجھایا جائے کہ وہ علیؐ و زہراؓ اور اہل بیتؐ کے ساتھ تمسک کیے رہیں، مگر افسوس کہ آنحضرت کی رحلت کے ساتھ یہی منصوبہ تیار کیا گیا کہ اہل بیت سے جدا کیا جائے ورانہوں نے ایسا کر کے بھی دکھایا۔

زین العابدینؑ بھی تھے، دوسرے فلاں، تیسرا فلاں اور چوتھے فلاں وغیرہ اور اس فضاء کو ہموار کیا گیا اور حضرت امام سجاد علیہ السلام کا تعارف دوسرے فقہاء (مجتہدین) کی طرح کرایا گیا، ناکہ آپ ان سے ایک اعلیٰ اور بالا اور امام موصوم ہیں۔

### ● چوتھا اقدام:

یہ ایسے اقدامات تھے جو مولا علی علیہ السلام کی خلافت سے پہلے انجام پاچکے تھے، جبکہ آپ کی خلافت کے پانچ سالہ دور میں فضا کو ایسا مکدر کیا گیا اور آپ کو جنگوں سے اس قدر دوچار کیا گیا کہ آپ کسی بھی قسم کی اصلاح نہ کر سکے اور نہ ہی اپنا صحیح تعارف کر سکے۔

اگر آپ دیکھتے ہیں کہ تیسرا خلافت کے بعد لوگ آپ کے دروازے پر آ جھکے تو اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ علیؑ کے شیعہ تھے اور ہماری طرح مولا کی معرفت کے حامل تھے، بلکہ آپ کے پاس اس خیال سے آئے کہ آپ بھی پہلے، دوسرے اور تیسرا کی طرح ایک چوتھے خلیفہ ہیں، اس کی دلیل یہ ہے کہ سابقہ ادوار میں پیدا ہونے والی کسی خرابی کی اصلاح کرنا چاہتے تو لوگ شور مچانا شروع کر دیتے اور آپ کو اس کی اصلاح نہیں کرنے دیتے تھے۔

یعنی ان پانچ برسوں میں وہ حضرت علی علیہ السلام کی اتباع اہل بیت پیغمبرؐ کے عنوان سے نہیں، بلکہ سابقہ خلفاء کی مانند اور ایک خلیفہ کی مانند ایک خلیفہ کی حیثیت سے کیا کرتے تھے، البتہ اس دورانیہ کی برکتیں بہت زیادہ ہیں جن میں سے ایک نجع البلاغہ بھی ہے اور شاید بیشتر علمی مطالب جو مولا علیؑ کی جانب سے ہمارے لئے یادگار کے طور پر موجود ہیں اسی دورانے کے ہیں۔

### ● پانچواں اقدام:

امیر شام نے ایک فرمان نامہ کے ذریعہ سرکاری طور پر اعلان کر دیا کہ ”کسی

اور قیامت تک روشن رہے گی وہی مشہور و معروف جملہ کہ: ”دشمنوں نے بغرض اور حسد کی وجہ سے اور دوستوں نے تیقہ اور خوف کی بنابران کے فضائل کو چھپائے رکھا لیکن اس کے باوجود آج بھی کتابیں ان کے فضائل سے چھلکتی نظر آتی ہیں“  
(بحار الانوار جلد ۱ ص ۱۳۹)

### ● تیسرا اقدام:

چونکہ سرکار رسالت مآبؐ نے حضرت علی علیہ السلام کی شخصیت اور فضائل کے بارے میں بہت کچھ ارشاد فرمایا تھا لہذا لوگوں نے ضروری سمجھ لیا کہ علیؑ کے مقابل کچھ شخصیتیں تراشی جائیں اور ان کے سامنے لاکھڑا کیا جائے، یعنی جہاں پر علیؑ کا نام آئے وہاں پر ان لوگوں کا نام لیا جائے اور وہ اس طریقے سے اس میدان میں آپ کے پیچے یعنی اگر یہ کہا جائے کہ حضرت علیؑ رسول اللہ (ص) کے خاص صحابی ہیں تو کہا جائے اس قسم کے اصحاب پیغمبرؐ کی کوئی کمی نہیں ہے۔

حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”تمہاری علمی پناہ گاہ علی بن ابی طالبؐ ہیں، لیکن اس صورت حال کو ایسا پیچیدہ بنادیا کہ اگر عامۃ الناس کبھی سوال کرنا چاہیں تو کبھی علیؑ سے پوچھ لیں اور کبھی کسی اور سے تقریباً ہر ایک کے دماغ میں یہ بات بھادی گئی کہ دوسرے اصحاب کرام کی طرح علیؑ بھی ایک صحابی رسول ہیں، البتہ اس بات پر اصرار کیا گیا کہ زیادہ زور صحابی ہونے پر دیا جائے، جس سے لوگوں کو علیؑ کے مقابلے میں کھڑا کیا گیا اور یہی خطرناک صورت حال تھی، آپ جانتے ہیں کہ عوام الناس زیادہ بصیرت اور آگاہی سے بہرہ مند نہیں ہوتے۔

ایک مثال ملاحظہ فرمائیے، جس سال حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کی شہادت واقع ہوئی اس سال کو ”عام الفقہاء“ یعنی فقہاء کی رحلت کا سال قرار دیا گیا، گویا یہ کہا گیا کہ اس سال چند فقہاء رحلت فرمائے، جن میں سے ایک حضرت امام

ان کی تعریف و تجدید کیا کرتے تھے۔

لیکن یہ ”شرف“ صرف معاویہ کو حاصل ہے کہ انہی کے ”زریں دوڑ“ میں اہلبیت علیہم السلام کے خلاف پروپیگنڈا نہ صرف شروع ہوا بلکہ اپنے عروج پر پہنچا ہوا تھا، نوبت یہاں تک جا پہنچی تھی کہ جب دربار شام میں یہ خبر پہنچی کہ ”علی“، کو محراب مسجد میں شہید کر دیا گیا ہے تو لوگ تجب سے پوچھنے لگے کہ ”علی“ نماز بھی پڑھتے تھے؟!؟!

اگر ہم کہیں پر یہ پڑھتے ہیں یا کسی سے سنتے ہیں کہ: ”حضرت امام حسن علیہ السلام کے جنازہ کے پیچھے پیچھے ان کی ڈھائی سو یا تین سو یویاں چل رہی تھیں“ تو یہ سب اسی مسموم پروپیگنڈے کا نتیجہ ہے جو اہل بیت اطہار علیہم السلام کے خلاف چلا یا گیا اور یہ پروپیگنڈا اس قدر موثر تھا کہ حضرت امام حسین علیہ السلام کے دس سالہ دور امامت یعنی سن ۵۵ھ تا سن ۶۰ھ میں ایک بھی شخص آپ کو امام سمجھ کر آپ کے پاس نہیں آیا، وہی حسین ہیں جن کے متعلق رسول گرامی نے اس قدر تاکید فرمائی تھی بالفرض اگر انہیں امام نہ مانتے مگر حدیث کی رو سے تو کم از کم اپنے دینی مطالب کے حصول کیلئے ان کی طرف رجوع کرتے، مگر نہ ایسا کسی نہیں کیا۔

علامہ طباطبائی علیہ الرحمہ اپنے ایک کتابچہ میں جوانہوں نے علم امام کے بارے میں تحریر کیا ہے، لکھتے ہیں: ”میں نے کتاب وسائل الشیعہ کے پورے سیٹ کا اول سے آخر تک مطالعہ کیا ہے۔ یاد رہے کہ وسائل الشیعہ ۳۵ ہزار فقہی احادیث پر مشتمل ہے۔ لیکن ان ۳۵ ہزار میں، میں نے کہیں نہیں دیکھا کہ ”کسی نے امام حسین کے دس سالہ دور امامت میں ان سے سوال کیا ہوا کوئی دینی مسئلہ پوچھا ہو“ اس سے اہل بیت علیہم السلام کی مظلومیت اور گوشہ نشینی کا پتہ چلتا ہے۔ اگر اہل بیت اطہار ایک طرف ہو جائیں، اگر خدا، صفات خداوندی، رسول

کو حق حاصل نہیں کر علی علیہ السلام کے فضائل میں سے کسی بھی فضیلت کو بیان کرے“ غور فرمایا آپ نے سابقہ لوگوں نے کہا تھا کہ: ”نہ لکھو“ اور یہ نہیں کہا تھا کہ ”نقل نہ کرو“ لیکن اس نے ایک قدم اور آگے بڑھایا اور کہا کہ کسی کو حق حاصل نہیں کہ فضائل علی میں سے کوئی بھی فضیلت بیان کرے یا نقل کرے، اس نے اپنے اقتدار کے زعم میں ایک اور قدم آگے بڑھا دیا جو کا گہ بھی ثابت ہوا۔

### ● چھٹا اقدام:

امیر شام نے ایک اور سفر کلر جاری کیا کہ ”دوسرے خلفاء کے حق میں بھی فضائل تیار کرو اور لوگوں میں پھیلاو“ یعنی پہلے کہا کہ علی کی کوئی فضیلت بیان نہ کی جائے بعد میں کہا وسروں کے فضائل کو خوب پھیلایا جائے، چنانچہ جن لوگوں کے نزدیک دین کی کوئی اہمیت نہیں تھی ان کا دین ”دنیا اور پیسہ“ تھا ان کے نزدیک ”کیسا خدا کیا نبی، پیسہ خدا پیسہ نبی“ تھا وہ دھڑ دھڑ حدیثیں جعل کرنے لگے، حتیٰ کہ خود امیر شام کی شان میں بھی جعلی حدیثیں گھری گئیں اور اس حد تک ان ”احادیث“ کا انبار لگ گیا کہ خود امیر شام نے سمجھ لیا کہ یہ تواب رسوانی کا موجب ہو گا لہذا ایک سفر کلر جاری کیا: ”بس اب اتنا ہی کافی ہے“

### ● ساتواں اقدام:

سابقہ دور میں کسی میں یہ جرأت نہیں تھی کہ اہل بیت اطہار علیہم السلام کے خلاف کوئی بات کہہ سکیں، کسی کو حضرت امیر علیہ السلام اور حضرت فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے خلاف بات کرنے کی کوئی جرأت نہیں تھی۔

خلیفہ ثانی حضرت عمر سے بارہ تھی کہ ستر مرتبہ مختلف موقع پر یہ سنا گیا: ”لَوْلَا عَلِيٌّ لَهُلَكَ عُمَرٌ“ اگر علی نہ ہوتے تو عمر ہلاک ہو چکا ہوتا، باوجود یہ کہ علی علیہ السلام کو خلافت سے محروم کئے ہوئے تھے مگر ان کی شخصیت کے قائل تھے اور

## ملکی انتشار اور اس کے اسباب

امیر المؤمنین حضرت علی علیہ السلام کی بیعت کی ابھی تکمیل بھی نہیں ہوئی تھی کہ تجزیہ کاروا یاں شروع ہو گئیں اور آپ کے گرد و پیش سازشوں کا ایک جال ہن دیا گیا، ہر طرف فتنے اٹھ کھڑے ہوئے، ایک فتنے کو کچلا جاتا تو دوسرا فتنہ اٹھ کھڑا ہوتا، اسے دبایا جاتا تو کسی اور گوشے سے نیا فتنہ ابھر آتا۔ یہاں تک کہ آپ کا مختصر دور حکومت انہیں الجھنوں کو سلچانے اور نت نے فتنوں کو فروکرنے میں گزر گیا۔

ان فتنوں اور پیغم خانہ جنگیوں کی بنابر کچھ لوگوں نے یہ رائے قائم کر لی ہے کہ یہ شورش و بد نظمی سیاسی کمزوری کا نتیجہ تھی اور امیر المؤمنین اصول سیاست سے ناواقف اور ملکی نظم و نق کے قیام سے قاصر تھے۔ بیشک امیر المؤمنین کا دور خانہ جنگی اور ہنگامہ آرائی کی جواناگاہ بنارہ اور بام آوزی یوں کی وجہ سے ملکی حدود میں توسعہ نہ ہو سکی، مگر اس انتشار و پرا گندگی کی وجہ سیاسی کمزوری نہ تھی بلکہ یہ نتیجہ تھا ان ناگوار حالات کا جن کی داغ بیل سابقہ حکومتوں میں پڑھکی تھی اور اب وہ اپنے عروج پر پہنچ چکے تھے، واقعات شاہد ہیں کہ دولت کی فراوانی اقتدار کی محرك ہوتی ہے، چنانچہ فتوحات کے نتیجہ میں حاصل ہونے والے اموال غنیمت نے ذہنوں کے رخ خلافت سے ملوکیت کی طرف موڑ دیئے اور ہوں جاہ و اقتدار نے پوری فضا کو مسوم کر کے رکھ دیا اور کوئی گوشہ بھی باقی نہ چھوڑا۔

اگر یہی حالات کسی اور مدد و سیاست اندیش کو پیش آتے تو وہ ان ناگزیر نتائج سے اپنے آپ کو محفوظ نہ رکھ سکتا، جن کے نتائج سے آپ دوچار ہوئے تھے، بلکہ بعد نہ تھا کہ دشمن کی تیزیہ کاریوں کا مقابلہ نہ کر سکتا اور اس کی طوفانی یلغاروں کے آگے سپر انداختہ ہو جاتا۔

خدا، اور باقی انبیاء کا تعارف اہل بیت نہ کرتے اور اس خاندان عصمت و طہارت سے فقه و معارف نہ ہوتے تو پھر ہمارے پاس کیا ہوتا؟

جو لوگ اہل بیت<sup>ؑ</sup> کے ساتھ نہیں تھے اور نہ ہیں، دیکھنے خدا کے بارے میں وہ کیا کہتے ہیں، یقین جانئے کہ آج بھی ہیں وہ لوگ جو خدا کے جسم کے قاتل ہیں، اس وقت ہمارے سامنے خادم الحرمین الشریفین کی طرف سے تحفہ کے طور پر جاج کرام کو دیا جانے والا مترجم قرآن مجید ہے جس کا ترجمہ اور تفسیر مولانا محمد جو نا گڑھی اور مولانا صلاح الدین یوسف نے تحریر کئے ہیں، جبکہ نظر ثانی کا کام ڈاکٹر وصی اللہ بن محمد عباس اور ڈاکٹر اختر لقمان نے انجام دیا ہے اور سال 2005ء کے موقع پر جاج کرام کو تحفہ کے طور پر دیا گیا ہے، اس کے صفحہ نمبر ۱۳۶۸ میں تحریر ہے: ”آگ میں لوگ ڈالے جائیں گے اور جہنم کہے گی ”ہل من مزید“ کیا کوئی اور بھی ہیں؟ حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ جہنم میں اپنا پاؤں رکھ دے گا جس سے جہنم پکارا ٹھے گی ”قط قط“، بس بس، (صحیح بخاری تفسیر سورہ ق)..... (سری در صحیحین ص ۳۳۵)

یہ سب کچھ اہل بیت سے دوری کا نتیجہ ہے اور یہ جو حضرت امام محمد باقر علیہ السلام فرماتے ہیں: ””شرق سے لیکر مغرب تک کہیں بھی چلے جاؤ صحیح علم صرف اور صرف ہمارے ہی گھرانے سے ملے گا“، بے جا نہیں ہے (بخاران و اور جلد ۳۲۶ ص ۳۳۵) یہ بالکل حقیقت ہے اور اس میں ذرا برابر شک کی گنجائش نہیں ہے، کیونکہ یہی گھرانہ ہی تو ہے جس کو وحی الہی سے سروکار رہا ہے اور آیت تطہیر نے اس کی ضمانت دی ہے یہ خاندان ہر قسم کی غلطی اور شائبه سے پاک اور مبراء ہے، رہے دوسرے لوگ، تو ان کے پاس کوئی ضمانت نہیں ہے اور نہ ہی ان پر اعتماد اور اطمینان کیا جا سکتا ہے۔ (از افادات حضرت آیت اللہ استادی دامت برکاتہم)

اس ڈنی تبدیلی کے علاوہ چند اور اسباب و عوامل بھی ملکی انتشار و پراگنڈگی میں کارفرما تھے:

**پہلا سبب:** یہ تھا کہ حضرت علیؑ کی سیاست خالص اسلامی سیاست تھی، آپ کسی صورت میں اخلاقی اور اسلامی حکومت کو اقتدار پر قربان کرنے لیے تیار نہ تھے، چہ جائیکہ حیله گری اور دنیا سازی سے کام لے کر اقتدار کے استحکام کی فکر کرتے یادورخی سیاست اور چکنی چپڑی باتوں سے اپنا مقصد نکالتے، اگر آپؑ بھی وہی طریقہ اختیار کرتے جو مخالفین نے دیانت کے تقاضوں سے منہ موڑ کر اختیار کیا تھا تو جہاں آپ کو بظاہرنا کامیوں سے دوچار ہونا پڑا وہاں آپ کامیابی و کامرانی سے ہمکنار ہوتے۔ مگر اس صورت حال میں آپ کی اسلامی حکومت، ملوکیت قرار پاتی اور خلافت الہیہ کا عملی نمونہ نہ ہوتی کہ جس میں نہ مکروہ فریب کی گنجائش ہے اور نہ عوام فربی کا داخل ہے، ظاہر ہے جہاں ایک طرف اخلاقی آئین اور دینی ضوابط کی پابندیاں راستہ رو کے کھڑی ہوں اور دوسری طرف ہر قسم کے مکروہ فریب اور اذرام تراشی میں باک محسوس نہ کیا جاتا ہو وہاں جیخ جیخ کر گلا، پھاڑ پھاڑ کر فتنہ و شر کو ہوادی جاسکتی ہے۔ چنانچہ مخالفین نے یہ سمجھتے ہوئے کہ علی علیہ السلام اپنے مسلمہ اصولوں میں لچک پیدا نہ ہونے دیں گے، آپؑ کے خلاف ہر طرح کے سیاسی حربوں سے کام لیا اور آپ کی صاف دلی سے پورا فائدہ اٹھایا، احمد حسن زیارات نے اپنی کتاب ”ادب العربي“ ص ۲۷۱ میں تحریر کیا ہے کہ: ”حضرت علیؑ دینی معاملات میں لچک اور دنیوی امور میں زمانہ سازی سے آشنا ہی نہیں تھے، آپ کے یہی بلند عادات و اطوار وہ تھے، جن سے ”چالاک لوگوں“ نے فضا کو آپ کے خلاف کرنے میں مددی۔

**دوسرہ سبب:** یہ تھا کہ حضرت، خواص کی دلجوئی کے لیے عوام کو نظر انداز کرنا گوارا نہ کرتے تھے، بلکہ ہمیشہ ان کے مفاد کو خواص اور سر برآ اور دہ افراد کے

ایمان محسمن، امام معظم امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام مسند خلافت پر اس وقت بیٹھے جب مدینہ شورشوں کی آماجگاہ بنا ہوا تھا، اطراف و جوانب اور دوسرے علاقوں سے انقلاب پسند سمت کر مدینہ میں جمع تھے، سابقہ عمال، حکومت کے خلاف ریشه دوایاں کر رہے تھے۔ معاویہ شام میں خود مختاری کے خواہاں تھے، زیر کوفہ میں اور طلحہ بصرہ میں اقتدار قائم کرنا چاہتے تھے۔ ان سب نے آپؑ میں گھٹ جوڑ کر کے ہر موڑ اور ہر دورا ہے پر رکاوٹیں کھڑی کیں۔ لشکر کشی کر کے دعوت مبارزت دی اور جنگ کے شعلے بھڑکا کر ملکی امن و امان کو تباہ کرنے کی ٹھان لی۔

یہ امیر المؤمنین علیہ السلام کے سیاسی فہم و تدبیر سوجہ بوجھ کا نتیجہ تھا کہ فرائض نظم و نسق کی انجام دہی کے ساتھ ان بغاوتوں کو بھی کچلنے رہے۔ حالانکہ جو لوگ آپؑ کے پرچم کے نیچے جمع تھے ان میں اکثریت نہ ہم رنگ و ہم آہنگ تھی اور نہ اسے حضرت سے خلوص ہی تھا۔ ان مختلف الآراء لوگوں کے خیالات و نظریات میں ہم آہنگ پیدا کر کے انہیں ایک وحدت بنانا اور انہیں لے کر دشمن کی دل بادل فوجوں سے ٹکرایا جانا آسان مرحلہ نہیں تھا، مگر حضرت انہی مختلف عناصر کو لے کر دشمن سے نبرد آزمائوئے اور اسے شکست دی۔ شامیوں کی شکست بھی یقینی تھی، اگر وہ حیله و فریب سے حضرت کے لشکر میں پھوٹ نہ ڈلواتے، ان معروکوں اور صفات آرائیوں کے باوجود حضرت نے جس حد تک ملکی اصلاحات کیں، نظم و انصباط قائم کیا اور رعایا کے فلاجی امور پر نظر رکھی۔ وہ آپؑ کی عظیم سیاسی بصیرت اور نظم و نسق کی الہیت کا روشن ثبوت ہے، این ابی الحدید نے اپنی کتاب شرح نجح البلاغہ جلد ۲ ص ۱۸۲ میں تحریر کیا ہے: ”ہماری جماعت کے بعض مشکلین کا قول ہے کہ اگر کوئی انصاف پسند علی علیہ السلام کی سیاست پر نظر غائزہ ڈالے اور یہ دیکھے کہ آپ اپنے اصحاب کے ہاتھوں کس صورت حال سے دوچار تھے، تو معاملات کی سختی اور پیچیدگی کی بنابرآپؑ کی سیاست ایک مجزہ سے کم نہ ہوگی“

جب امیر المؤمنین علیہ السلام سے کہا گیا کہ جن لوگوں سے فتنہ برپا کرنے کا اندیشہ ہے یا مخالف گروہ میں چلے جانے کا خطرہ ہے انہیں کچھ دے کر روک لیں، چنانچہ کتاب المناقب جلد ۲ ص ۳۳ میں ہے، آپ نے فرمایا: کیا تم مجھے اس امر کا پابند کرنا چاہتے ہو کہ بے راہ روی سے کچھ لوگوں کی امداد حاصل کرو تو خدا کی قسم جب تک سورج نکتا اور ستارہ آسمان پر چلتا رہے گا میں ایسا نہیں کروں گا، اگر مسلمانوں کا مال میرا ذلتی مال ہوتا تو بھی میں اسے سب میں برابر تقسیم کرتا رہوں گا، چہ جائیکہ یہ تو ہے ہی انہی کا، امیر المؤمنین علیہ السلام کی اس سیرت و روش کے مقابلے میں فریق مخالف کا طرزِ عمل یہ تھا کہ وہ سیاسی مقصد کی برا آری کے لیے بے دریغ دولت لٹاتے اور خزانوں کے منہ کھول کر لوگوں کے دین و ایمان کا سودا کرتے تھے، چنانچہ تاریخ کامل ج ۳ ص ۲۳۱ میں ہے: ایک مرتبہ کا ذکر ہے کہ جاریہ بن قدامہ، احفف بن قیس، جون بن قادہ اور خات امیشیعی امیر شام کے پاس آئے، تو انہوں نے خات کو ستر ہزار درہم اور دوسروں کو ایک ایک لاکھ درہم دیئے، خات کو جب یہ معلوم ہوا تو اس نے ان سے کہا: تم نے مجھے میرے قبیلے میں رسوا کرنے کا سامان کیا ہے، اور ووں کو ایک ایک لاکھ اور مجھے ستر ہزار درہم دیئے ہیں، تو انہوں نے کہا: ”إِنَّى أَشْتَرِيتُ مِنَ الْقَوْمِ دِينَهُمْ“ میں نے ان لوگوں سے اُن دین خرید کیا ہے۔ تو خات نے کہا: میرا بھی دین خرید لیجئے۔

اب جہاں یہ صورت ہو کہ درہم و دینار کے بد لے دین و ایمان کا کھلم کھلا سودا ہوتا ہو اور لوگ روپے پیسے کے عوض دین بیچنے پر آمادہ ہو جاتے ہوں تو وہاں پر یہ موقع کیونکر کی جاسکتی تھی کہ امیر المؤمنین کی مقابلہ روش انہیں خوش رکھ سکے گی اور مال و دولت کو ٹھکرا کر محض دینی جذبہ کے زیر اثر حق سے وابستہ رہیں گے۔

چوتھا سبب: یہ تھا کہ وہ امور جو خلاف شریعت ہوتے ہوئے شرعی صورت اختیار کر چکے تھے اور دین کا جزو سمجھے جا رہے تھے حضرت اپنی منصی ذمہ داری کی بنا پر انہیں

مفادات پر ترجیح دیتے تھے اور اپنے عمال کو بھی یہی ہدایت فرماتے تھے۔ چنانچہ مالک اشتر کو تحریر فرمایا: ”تمہیں سب طریقوں سے زیادہ وہ طریقہ پسند ہونا چاہیے جو حق کے اعتبار سے بہترین، انصاف کے لحاظ سے سب کو شامل اور رعایا کے زیادہ سے زیادہ افراد کی رضامندی کے مطابق ہو، کیونکہ عوام کی رضامندی خواص کی ناراضی کو بے اثر بنا دیتی ہے اور خواص کی ناراضی عوام کی رضامندی کے ہوتے ہوئے نظر انداز کی جاسکتی ہے، یہ طرزِ عمل جاہ طلب اور اقتدار پسند طبیعتوں پر شاق گزر اور انہوں نے اپنا تفوق اور امتیاز برقرار رکھنا چاہا اور جب انہیں معاشرہ میں اپنا مقام حاصل ہوتا ہوا نظر نہ آیا تو نظم و نسق کو درہم برہم کرنے درپے ہو گئے اور عوام کو اپنے انقلاب آفرین نعروں سے متأثر کر کے ہنگامہ و شورش پر اتر آئے تاکہ ان کی بالا دستی اور امتیازی حیثیت برقرار رہے۔

تیسرا سبب: یہ تھا کہ حضرت مساویانہ تقسیم کے اصول پر کاربنڈ تھے اور اعلیٰ وادنی اور عرب و عجم کی تفریق کے قائل نہ تھے، اس سے اگرچہ عوام اور موالی و اعجم کا طبقہ خوش ہو گیا مگر امتیاز پسند لوگوں کے دلوں میں گردہ پڑ گئی، وہ جس طرزِ عمل کے خونگر ہو چکے تھے اس کے خلاف کسی روشن کو پسندیدہ نظر وہ سے نہ دیکھ سکتے تھے۔ چنانچہ وہ اس پرستخ پا ہوئے، پر زور احتجاج کیا اور جب ان کی آواز موثر ثابت نہ ہوئی تو شام کا رخ کر لیا جہاں حضرت امیر کے خلاف سازشیں تیار کی جا رہی تھیں۔

بحار الانوار جلد ۹ ص ۵۳۹ میں ہے فضیل بن جعده کہتے ہیں:

”امیر المؤمنین سے عرب کی روگردانی کا اصل سبب ”مال“ تھا، آپ اعلیٰ کو ادنیٰ پر اور عربی کو عجمی پر ترجیح نہ دیتے اور نہ دیگر حکمرانوں کی طرح امراء و سرداران قبائل کی آو بھگت کرتے تھے اور نہ کسی کو اپنی طرف مائل کرتے تھے جبکہ فریق مخالف کی روشن اس کے برعکس تھی، اسی لیے لوگ اعلیٰ علیہ السلام کو چھوڑ کر مخالف گروہ سے جا ملے،“

امیر المؤمنین علیہ السلام نے سب سے پہلا جو کام کیا وہ یہ کہ مملکت کے صوبوں پر سابقہ حکومت کے عمال و حکام کو بر طرف کر دیا، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آپ کی حکومت کو کمزور کرنے کے لیے ان بر طرف اور معزول افراد نے قاتلین عثمان سے قصاص کے مطالبہ کے نام پر بصرہ کے مقام پر جنگ شروع کر دی جو تاریخ اسلام میں ”جنگ جمل“ کے نام سے مشہور ہے اور یہ وہ بلا خیز اور ہلاکت آفرین جنگ ہے جو امیر المؤمنین علیہ السلام کے اوائل عہد حکومت میں ”خونِ عثمان“ کے نام پر لڑی گئی، اس خون ریز جنگ کے نتائج و عواقب اور تفریق میں اسلامیین کی ذمہ داری بڑی حد تک ان لوگوں پر عائد ہوتی ہے جو حضرت عثمان کی زندگی میں ان کی مخالفت میں پیش پیش اور لوگوں کو ان کے خلاف بھڑکاتے تھے اور حضرت رسالت مابؐ کے نعلین اور پیرا ہن مبارک کو ان کے سامنے رکھ کر بر ملا کہتے تھے کہ ابھی یہ چیزیں کہنہ بھی نہیں ہو پائیں کہ تم نے رسول خدا (ص) کے دین اور ان کے سنن و احکام کو سرے سے بدال کر رکھ دیا ہے۔

ایسے لوگ عمومی مزاج کے سمجھنے میں کافی درک رکھتے تھے، انہوں نے عوام کے جذبات بھڑکانے کا وہ طریقہ اختیار کیا جو موثر ترین ہو سکتا تھا، وہ سمجھتے تھے کہ لوگ پیغمبر اسلامؐ سے والہانہ عقیدت کی بنی اپؐ کے جسم مبارک سے مس ہونے والے آثار کو دیکھنے کی انتہائی ترپ رکھتے ہیں اور جب یہ چیزیں ان کی نگاہوں کے سامنے آئیں گی تو ان میں ایک بیجانی کیفیت پیدا ہو جائے گی۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا اور ان چیزوں کو دیکھتے ہی لوگوں کے دلوں میں غم و غصہ کی آگ بھڑک اٹھی اور انہوں نے قصر خلافت کے گرد گھیرا ڈال لیا اور وہ خود را ہی مکہ ہو گئے اور وہاں پر بیٹھ کر نتائج کا انتظار کرنے لگے۔ چنانچہ اسی اثنامیں مدینہ سے اخضر نامی ایک شخص آیا، اس سے پوچھا گیا کہ مدینہ کی شورش انگلیزی کا نتیجہ کیا ہوا، اس نے کہا: ”خلیفہ نے مصر کے بلاؤں کو موت کے لھاٹ اتار دیا ہے اور ہنگامہ و شورش پر قابو پالیا ہے،“ تاریخ طبری کے مطابق

شرعی جواز دینے کے لیے تیار نہ تھے اور عوام کی حالت تو یہ ہوتی ہے کہ جو چیزیں ان کے ذہنوں میں اتر جاتی ہیں، ان سے دستبردار ہونا گوارا نہیں کرتے اور نہ اس کے خلاف کوئی بات سننا چاہتے ہیں چنانچہ شرح ابن القیدین ص ۲۱۸ میں ہے کہ ایک مرتبہ حضرتؐ نے منبر پر کوئی بات کہہ دی تو عبیدہ المسلمی نے کھڑے ہو کر صاف کہہ دیا: ”آپ ایک اکیلے کی رائے سے ہمیں آپ کی وہ رائے زیادہ پسند ہے جو جماعت کی رائے کے موافق ہو،“

اس اختلاف رائے نے بھی انتشار کے اسباب فراہم کیے اور لوگ ایسی بات کو جوان کے پہلے طرزِ عمل کے خلاف ہوتی لے اڑے لوگوں میں بذلنی پیدا کر کے فتنہ و شر کو پھیلاتے۔

**بانپھوال سبب:** یہ تھا کہ حضرت نے برسِ اقتدار آتے ہی ان تمام عمال و حکام کی بر طرفی کا اعلان کر دیا جو سابقہ حکومتوں کی طرف سے معین تھے، اس کا ردِ عمل یہ ہوا کہ ان عمال نے ان لوگوں سے جو عہدوں کے امیدوار تھا اور کامیاب نہ ہو سکے تھے گھٹ جوڑ کر کے حضرت عثمان کے خون کے قصاص کی تحریک چلائی اور امیر المؤمنین علیہ السلام کے خلاف مجاز جنگ قائم کر کے ملکی نظم و نتیجہ کو تباہ کرنے میں بھرپور حصہ لیا۔

ان تمام حرکات، فتنہ و انتشار کے باوجود حضرتؐ نے جس حد تک ملکی حالات کو بگڑنے سے بچایا وہ صرف آپ کی سیاسی بصیرت، معاملہ فہمی اور حسن تدبیر کا نتیجہ تھا، ورنہ شورش پسندوں نے تفرقہ و انتشار پھیلانے اور ملکی نظم کو درہم برہم کرنے میں کون سی کسر اٹھا کر چکی تھی؟

## جنگ جمل

جبیما کہ اس سے پہلے بیان ہو چکا ہے کہ عنان اقتدار سنبھالتے ہی

اگر علیؑ کی بیعت ہو گئی ہے تو کاش یہ آسمان زمین پر پھٹ پڑے اب ہمیں مکہ کو واپس جانا چاہیے، چنانچہ انہی قدموں پر مکہ کا رخ کر لیا اور خلیفہ کے قتل پر اپنے رنج و غم کا افسوس کرتے ہوئے کہا: جیسا کہ اسی صفحہ پر ہے کہا: ”خدا کی قسم! خلیفہ مظلوم مارے گئے ہیں، خدا کی قسم ان کے خون کا انتقام لے کر ہیں گے۔“

عبد بن ابی سلمہ اس فوری انقلاب اور متصاد طریقہ عمل کو دیکھ کر حیرت میں کھو گیا اور آگے بڑھ کر کہا: آپ ہی تو بار بار اور اعلانیہ ان کے خلاف با تین کیا کرتے تھے اور اب ایک دم میں آپ لوگوں کی رائے میں تبدیلی کیسے آگئی؟ کہا: ہم پہلے یہی کہا کرتے تھے۔ مگر انہوں نے آخر وقت میں توبہ کر لی تھی اب ہماری یہ رائے پہلی رائے سے زیادہ مناسب ہے۔ لیکن امر واقعہ یہ ہے کہ جب ان سے تبدیلی کا کوئی معقول عذر نہ بن سکتا تو توبہ کی بات بنائی اور لے دے کے یہی ایک بات تو بنائی جا سکتی تھی، مگر اس سے عبد بن ابی سلمہ کو مطمئن نہ کر سکے، چنانچہ عبد نے صاف صاف کہہ دیا: ”قسم بخدا! یہ تو بہت ہی بودا عذر ہے۔“

بہر حال وہ اب جلد سے جلد مکہ پہنچنا چاہتے تھے، انہوں نے عبد کی بات پر کوئی توجہ نہ دی اور آگے بڑھ گئے۔ جب مکہ واپس آگئے تو لوگوں نے کہا: ”ابھی ابھی تو آپ روانہ ہوئے تھے کہ پلٹ کر بھی آگئے؟“ کہا: خلیفہ بے گناہ مارے گئے ہیں، ان کا خون رائیکاں نہیں جانے دیں گے اور اس وقت تک واپس نہیں آئیں گے جب تک ان کے خون کا انتقام نہ لے لیں۔

چنانچہ ان لوگوں نے یہاں آکر خلیفہ کی مظلومیت کا ڈھنڈوڑھ پیٹ کر حضرت علیؑ کے خلاف ایک مضبوط محاذ قائم کر لیا۔ جب مدینہ میں موجود کچھ لوگوں کو معلوم ہوا کہ مکہ میں حضرت علیؑ کے خلاف ایک محاذ کھل چکا ہے تو انہوں نے ان کے نام ایک زور دار خط لکھا کہ ”وہ لوگوں کو خلیفہ کی مظلومیت اور ان کے بے گناہ مارے

انہوں نے تاسف آمیز ہجہ میں کہا: ”انا لله و انا اليه راجعون“ کیا ان لوگوں کو قتل کر ڈالا ہے جو اپنا حق مانگنے اور ظلم کے خلاف آواز بلند کرنے کے لیے آئے تھے، خدا کی قسم ہم اس پر راضی نہیں ہیں۔

ابھی وہ افسردگی اور دل شکستگی کی حالت میں تھے ہی کہ ایک دوسرے شخص نے آکر بتایا کہ اخضر کی دی ہوئی خبر غلط ہے، مصریوں میں سے کوئی نہیں مارا گیا وہ مدینہ میں کھلے بندوں دندناتے پھر رہے ہیں، بلکہ خلیفہ ان کے ہاتھوں مارے گئے ہیں، یہ سن کر انہیں ایک طرح کا اطمینان ہو گیا۔ شرح ابن الحدید جلد ۲ ص ۷۷ میں ہے: انہوں نے کہا: ”یہ اس کے کرتوتوں کا نتیجہ ہے اور خدا تو اپنے بندوں پر ظلم نہیں کرتا۔“

چنانچہ اب مکہ میں قیام کے بجائے مدینہ میں جانا ان کے لیے ضروری ہو گیا، تاکہ اپنے اثر و نفوذ سے مخالف آراؤ ببا کر جسے بر سر اقتدار لانا چاہتے تھے اس کے لیے فضا کو سازگار بنائیں، چنانچہ فوراً سفر کا ساز و سامان کیا اور مدینہ روانہ ہو گئے، ابھی مکہ سے چھ میل کا فاصلہ طے کیا ہوگا کہ مقام ”سرف“ پر ”عبد بن ابی سلمہ“ سے ملاقات ہو گئی، اس سے خلیفہ اور مدینہ کی سیاسی کیفیت کے بارے دریافت کیا: اس نے کہا: خلیفہ مارے گئے ہیں! پوچھا: ”پھر کیا ہوا؟“ اس نے کہا: اہل مدینہ نے حضرت علیؑ کی بیعت کر لی ہے۔

انہوں نے سننے کے لیے تو سن لیا مگر زمین پیروں نے سکھ لکھا اور آسمان دھواں بن کر اڑتا نظر آنے لگا۔ کانوں کو یقین نہیں آیا تو پھر پوچھا: کیا علیؑ کی بیعت ہو گئی ہے؟ کہا: بہا! علیؑ کی بیعت ہو چکی ہے اور ان کے علاوہ ان سے زیادہ اس مندرجہ پر بیٹھنے کا سزاوار تھا بھی کون؟ اب ان لوگوں کے لیے اپنے جذبات پر قابو رکھنا مشکل ہو گیا اور تاریخ کامل بن اشیر جلد ۲ ص ۱۰۵ کے مطابق ان کی زبان سے بے ساختہ نکلا:

ان سے دوبارہ بیعت لے کر انہیں مکہ جانے کی اجازت دے دی۔ چنانچہ انہوں نے مکہ پہنچ کر مقتول کے خون کی ذمہ داری حضرت علیؓ پر عائد کر کے مکہ میں پہلے سے موجود لوگوں کے موقف کی تائید کی اور اس جماعت کے سرگرم رکن بن گئے اور یہ لوگ لگے بندھے منصوبے کے تحت مکہ میں ڈیرے ڈال کر بیٹھ گئے اور بنی ہاشم اور خصوصاً حضرت علیؓ علیہ السلام پر مقتول غلیفہ کے قتل کا الزام عائد کر کے باقاعدہ تصاص کی مہم شروع کر دی۔ مہم کو رو بکار لانے کے لیے سرمایہ کی بھی ضرورت تھی، اس کا حل یوں نکل آیا کہ بصرہ کا معزول حاکم عبداللہ بن عامر بن کریز بیت المال کی جمع جھٹائے کر مکہ پہنچ گیا اور مکہ سے یعلیٰ بن امیہ چھلا کھڑا ہم اور چھسو اونٹ اپنے ساتھ لا یا اور تمام سرمایہ جگہی اخراجات کے لیے مخصوص کر دیا گیا۔ چنانچہ تاریخ ابو الفداء جلد اص ۲۷۱ میں ہے کہ ”یعلیٰ تمام جمع پونچی سمیٹ کر نکل کھڑا ہوا اور مکہ پہنچ کر ان لوگوں کے ساتھ آملا اور وہ مال ان کی تحویل میں دے دیا“

اس کے ساتھ ہی اہل مکہ سے بھی سرمایہ فراہم کیا گیا اور وہ مالی لحاظ سے مطمئن ہو گئے۔

جب یہ ابتدائی انتظامات مکمل ہو گئے تو ایک خاتون کی رہائش گاہ پر باہمی صلاح و مشورہ کے لیے جمع ہوئے، جنگ کا مسئلہ تو طے شدہ تھا محاذ جنگ کا بھی کوئی تصفیہ نہیں ہوا تھا، خاتونِ محترمہ کی رائے تھی کہ مدینہ کو محاصرہ میں لے کر جنگ چھیڑ دی جائے، مگر اسے یہ کہہ کر مسترد کر دیا گیا کہ بلا یوں کے ہوتے ہوئے اہل مدینہ سے نہ مٹنا ہمارے بس کی بات نہیں ہے اور کچھ لوگوں نے مشورہ دیا کہ شام کو جانا چاہئے، مگر جیسا کہ تاریخ ابن اثیر جلد ۳ ص ۱۰۶ میں ہے کہ عبداللہ بن عامر نے کہا: شام میں امیر شام، کے ہوتے ہوئے تمہاری ضرورت نہیں۔

اس کے علاوہ یہ بات بھی شام کو محاذ جنگ بنانے سے مانع تھی کہ امیر شام

جانے کا یقین دلا کر انتقام کی تحریک چلائیں اور جس طرح بن پڑے انہیں علیؓ کی بیعت سے روکیں، اس قسم کے پیغامات نے ان کے ارادے کو اور تقویت دی اور انہوں نے پورے جوش خروش سے اور زور و شور کے ساتھ ”قصاص“ کے نام پر لوگوں کو دعوت دینا شروع کر دی۔ پہلے عبداللہ بن عامر حضرت نے جو خلیفہ کی طرف سے مکہ کا والی تھا اس آواز پر بیک کی اور سعید بن عاص، ولید بن عقبہ اور دیگر اموی ان کے ہماؤں بن کر کھڑے ہو گئے۔

ادھر مدینہ میں کچھ لوگ تھے جو قصاص کی آڑ میں ہنگامہ کھرا کر کے اپنی محرومی و ناکامی کا بدلہ لینا چاہتے تھے، لیکن مدینہ کی فضا اس ہنگامہ آرائی کے لیے سازگار نہ تھی، کیونکہ قتل کے سلسلے میں اہل مدینہ کا کردار دیکھیے ہوئے تھے جس کے بعد اس کی کوئی صورت نہ تھی کہ وہ انتقام کے نام پر انہیں اپنے گرد جمع کر لینے میں کامیاب ہو جاتے، البتہ مکہ میں یہ تحریک کامیاب ہو سکتی تھی، کیونکہ وہاں پر کچھ مشہور لوگ اور بنی امیہ کے افراد جمع ہو چکے تھے اور لوگوں کو حضرت علیؓ علیہ السلام کے خلاف کرنے میں یہم مصروف تھے اور ایک طبقہ کو اپنا ہماؤں بنا بھی چکے تھے، چنانچہ ان لوگوں نے چار مہینے جوں توں کر کے مدینہ میں گزارے اور پھر اپنی مہم کی تکمیل کے لیے مکہ جانے کا فیصلہ کر لیا اور حضرت علیؓ سے کہا کہ: ہمارا ارادہ عمرہ کا ہے ہمیں مکہ جانے کی اجازت دی جائے۔ امام علیہ السلام ان کے تیوروں کو دیکھ کر سمجھ رہے تھے کہ وہ بیعت کی پابندیوں سے آزاد ہو کر مکہ کو اپنی جوانیوں کا مرکز بنایا چاہتے ہیں، چنانچہ تاریخ یعقوبی جلد ۲ ص ۱۵۶ میں ہے کہ آپ نے فرمایا: واللہ! ان کا ارادہ ”عمرہ“ کا نہیں ہے، بلکہ غدر و فریب پر اترائے ہیں۔

امیر المؤمنینؑ مکہ جانے کا خیال ان کے ذہنوں سے نکال دینا چاہتے تھے مگر یہ خیال ان کے ذہنوں سے نہ کلا اور وہ برابر اصرار کرتے رہے، آخر کار حضرت نے

اسے تمام چیزیں مہیا کی جائیں گی، چنانچہ کتاب تاریخ الاسلام ذہبی جلد ۲ ص ۱۲۳ میں ہے حضرت امیر المؤمنین نے یعلیٰ کے متعلق فرمایا: ”کان یعطی الرجل الواحد شلیش دینارا والسلاح والفرس علی ان یقاتلنی“ وہ میرے خلاف اڑنے کے لیے ہر شخص کو گھوڑا، ہتھیار اور تمیں، تمیں دینا دیتا تھا۔

غرض سات سو کی تعداد کے ساتھ جو اس وقت ان کے پرچم کے نیچے جمع ہو چکی تھی بصرہ کی سمت روانہ ہو گئے، راستہ میں اور لوگ بھی کچھ بے سوچ سمجھے اور کچھ ان کی باتوں سے متاثر ہو کر ساتھ ہوتے گئے اور شکر کی تعداد تین ہزار تک پہنچ گئی۔

تاریخ طبری جلد ۳ ص ۲۷۲ میں ہے: جب یہ شکر ”ذاتِ عرق“ میں پہنچا، جہاں سے بصرہ کی راہ لینا تھی، تو شکر میں موجود ”سعید بن عاص“ نے اپنے ایک ہمراہی اور اس چند مخصوص ہماؤں سے تنہائی میں گفتگو کرتے ہوئے کہا کہ: ہم لوگ کدھر کو منہ کیے جا رہے ہیں اور ہمارا اس دشت پیائی سے مقصد و مداعا کیا ہے؟ تو وہ بولا: تمہیں معلوم ہی ہے کہ ہم بصرہ جا رہے ہیں اور ہمارا مقصد خلیفہ کے قاتلوں سے انتقام لینا ہے، اس نے کہا: ”ثَارُكُمْ عَلَى أَعْجَازِ الْأَبْلِ تَقْتُلُهُمْ إِرْجِعُوا إِلَى مَنَازِلُكُمْ لَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ“ ان کے قاتل تو تمہارے ساتھ اونٹوں پر سوار ہیں، انہیں قتل کر دو اور اپنے گھروں کو واپس جاؤ اور ناحق ایک دوسرے کو قتل نہ کرو۔

تو اس نے جواب دیا کہ کس منہ سے گھر جائیں، اب بصرہ تو جانا ہی ہو گا، تاکہ تمام قاتلوں سے انتقام لے سکیں۔ سعید یہ سن کر اپنے دوسرے ہمراہیوں کے پاس آیا اور ان سے پوچھا کہ اگر تم نے یہ جنگ جیت لی اور مقصد میں کامیاب ہو گئے تو مند خلافت پر کس کو بٹھاؤ گے؟ کہا: ”یہ بھی کوئی پوچھنے والی بات ہے، ہم دونوں میں سے جسے عوام منتخب کر لیں گے وہی خلیفہ ہو گا“ سعید نے کہا: جب تم خلیفہ کے قصاص کے لیے گھروں سے نکلے ہو تو تمہیں خلیفہ کے بیٹوں میں سے کسی کو خلیفہ بنانا چاہئے اور

نے خلیفہ وقت کے ماتحت ہوتے ہوئے ان کی مدد سے گریز کیا، وہ ان لوگوں کی مدد پر کیونکر آمادہ ہوتے اور جس نے حضرت علیؑ کی بیعت پر آمادگی نہ کی ہو وہ ان کی کامیابی کے بعد کسی اور کی خلافت بلا چون و چراکس طرح تسلیم کر لیتے۔ اس میں شک نہیں کہ امیر شام ان کے ہماؤ ضرور تھے مگر اسی حد تک جس حد تک امیر المؤمنین علی علیہ السلام کو اقتدار سے الگ کرنے کا تعلق تھا، اس مقصد میں کامیاب ہونے کے بعد کسی بھی شخص کی خلافت کو تسلیم کر لینا ان کی اقتدار پسند طبیعت سے ناممکن تھا۔

آخر بصرہ کے معزول حاکم عبداللہ بن عامر بن کریز کے کہنے سے بصرہ پر اتفاق کر لیا گیا، بصرہ کو محاذ جنگ قرار دینے میں جہاں یہ مصلحت کا رفرما تھی کہ وہاں پر ان کے ہم خیال اور ہماؤ کثرت سے موجود ہیں جو جنگ میں اس کا ساتھ دیں گے، وہاں ان کو یہ فائدہ بھی نظر آ رہا تھا کہ ججاز کے ایک طرف شام واقع ہے اور دوسری سمت عراق، اگر بصرہ کو محاذ جنگ بنا کر عراق پر تسلط قائم ہو گیا تو ججاز ان مخالف طاقتوں میں گھر کر رہ جائے گا، جس کے بعد امیر المؤمنین علیہ السلام کی سپاہ کو آسانی شکست دے کر اقتدار پر قبضہ کیا جاسکے گا، یا ان دونوں طاقتوں کے زیر اثر رکھا جا سکتا ہے۔

اس تجویز سے بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے کہ ان لوگوں کے پیش نظر خون کا قصاص نہ تھا، اگر ان کا مقصد قصاص لینا ہوتا تو بصرہ پر دھاوا کرنے کے بجائے مدینہ پر حملہ آور ہوتے، جہاں یہ حادثہ رونما ہوا تھا اور جہاں اس حادثہ کے ذمہ دار افراد موجود تھے، جبکہ بصرہ میں نہ تو کوئی قاتل تھا اور نہ وہاں کے باشندے ان کے مقصد میں حائل تھے کہ انہیں راہ سے ہٹانا ضروری ہوتا۔

غرض محاذ جنگ کے تعین کے بعد کوچ کی تیاریاں شروع ہو گئیں، یعلیٰ نے قبیلہ عربینہ کے ایک شخص سے چھ سو درہم میں ایک اونٹ خرید کر خاتون کی خدمت میں پیش کیا اور عمومی اعلان کیا کہ جس کے پاس سامانِ سفر، ہتھیار اور سواری نہ ہو وہ آئے،

ہے، اب وقت آگیا ہے کہ میں ان طالبوں کے خلاف اسے بے نیام کروں جو امت کو فریب دینے سے دریغ نہیں کرتے۔

کتاب انساب الاشراف جلد اص ۲۳۰ میں ہے کہ زوجہ پیغمبر خدا حضرت ام المؤمنین ام سلمہ رضی اللہ عنہا نے اپنے فرزند عمر بن ابی سلمہ کو حضرت علیؑ کی خدمت میں پیش کیا اور کہا: میں اسے آپ کے سپرد کرتی ہوں یہ بیٹا مجھے جان سے بھی زیادہ عزیز ہے، یہ تمام معروکوں میں آپ کے ہمراہ رہے گا۔ یہاں تک کہ خداوند عالم وہ فیصلہ کرے جو وہ کرنے والا ہے، اگر رسول خدا (ص) کے حکم کی خلاف ورزی نہ ہوتی تو میں آپ کے ہمراہ جاتی.....“

امیر المؤمنین علیہ السلام نے مدینہ میں سہل بن حنیف انصاری کو مکہ میں قائم بن عباس کو اپنا قائم مقام مقرر کیا اور روایات کے اختلاف کی بنا پر چھ سو سے ایک ہزار افراد کے ساتھ جن میں چار سو بیعت رضوان میں شریک ہونے والے صحابہ کرام بھی تھے لے کر شہر سے نکل کھڑے ہوئے۔

جب مدینہ میں تین میل کے فاصلے پر مقامِ رہبہ پر پہنچے تو معلوم ہوا کہ وہ لوگ آگے جا چکے ہیں اور بصرہ سے ادھر دنہیں لیں گے، اب انہیں راستہ میں روک لینے کا سوال پیدا نہ ہوتا تھا اور جنگ و قتال کے بغیر ان پر قابو پانہ مشکل نظر آرہا تھا۔ امیر المؤمنین نے جنگ کے امکانات کے پیش نظر وہاں رہبہ میں پڑا ڈال دیا اور چند آدمیوں کو مدینہ بھیج کر وہاں سے اسلحہ جنگ اور سواریاں طلب کیں اور فوج کی فراہمی کے لیے محمد بن جعفر اور محمد بن ابی بکر کو کوفہ روانہ کر دیا، تاکہ وہاں کے لوگوں سے عسکری امداد حاصل کریں اور جنگ کی صورت میں انہیں دشمن کے خلاف لڑنے کی دعوت دیں۔

جب وہ کوفہ پہنچے اور اہل کوفہ کو امیر المؤمنین کا پیغام دیا تو والی کوفہ ابو موسیٰ

ان کے دونوں بیٹے ”ابان“ اور ”ولید“ لشکر میں موجود ہیں، اگر تم نے ایسا نہ کیا تو لوگ یہی سمجھیں گے کہ تم قصاص کا لبادہ اوڑھ کر اپنے لیے اقتدار کی راہ ہموار کر رہے ہو! تاریخ طبری ۳۲۷ ص میں ہے: اس پرانہوں نے کہا: ”نَدْعُ شَيْوَخَ الْمُهَاجِرِينَ وَنَجْعَلُهَا لِابْنَائِهِمْ“ کیا ہم سن رسیدہ مہاجرین کو چھوڑ کر، ان کے لڑکوں بالوں کو خلیفہ بنائیں؟

سعید سمجھ گیا کہ یہ لوگ قصاص طلبی کے لیے نہیں نکل بلکہ سب کچھ حکومت اور اقتدار کے لیے ہے۔ چنانچہ وہ ان سے الگ ہو گیا اور اس کے ساتھ عبد اللہ بن خالد، مغیرہ بن شعبہ اور قبیلہ بنی ثقیف کے لوگ بھی علیحدہ ہو کر طائف کی طرف چلے گئے اور باقی لشکر منزل کی طرف روانہ ہو گیا۔

ادھر امیر المؤمنین علی علیہ السلام بغاوت شام کو فرو کرنے کی فکر میں تھے اور ایک لشکر تربیت دے کر شام کی طرف حرکت کرنا چاہتے تھے کہ کچھ لوگوں کی بیعت شکنی اور لشکر کشی کی اطلاع مدینہ پہنچی۔ حضرت نے مدینہ کے سرکردہ اشخاص کو مسجد بنوبی میں جمع کیا اور فرمایا: تمہیں کچھ لوگوں کے با غایبانہ اقدام کا علم ہو چکا ہے۔ تم میرا ساتھ دو تاکہ ان لوگوں کو بصرہ پہنچنے سے پہلے راستہ میں روک لیا جائے۔ کچھ لوگ ان لوگوں کی باش شخصیتوں کے مقابلے میں کھڑا ہونے سے پہنچانے لگے اور کچھ لوگوں نے انکار کرتے ہوئے حضرت کو صاف جواب دے دیا، البتہ یثم بن تیہان، زیاد بن حظله اور ابو قادہ انصاری جیسے افراد نے حمایت حق کے جذبہ کے تحت بھرپور تعاون کا یقین دلایا اور کامل ابن اثیر جلد ۳ ص ۱۱۳ کے مطابق ابو قادہ نے پر جوش لجھ میں کہا: ”یا اَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَلَدَنِي هَذَا السَّيْفُ وَقَدْ أَعْمَدْتُهُ زَمَانًا وَ قَدْ حَانَ تَجْرِيَدُهُ عَلَى هُؤُلَاءِ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ لَا يَأْلُونَ الْأُمَّةَ غِشًا“ یا امیر المؤمنین! یہ تلوار مجھے رسول اللہ نے باندھی تھی اور ایک عرصہ سے نیام میں پڑی

پھوٹ اور بھائی بھائی میں تفرقہ پڑ گیا، البتہ بصرہ والوں کی اکثریت لشکر والوں کے ساتھ ہو گئی اور انہوں نے چاہا کہ امیر المؤمنین علیہ السلام کے بصرہ میں وارد ہونے سے پہلے بیت المال اور شہر کے نظم و نسق پر قبضہ کر لیں اور اسی قصد سے لشکر نے شہر کی طرف پیش قدی شروع کر دی، عثمان بن حنیف بغیر کسی چون وچار کے شہر کو ان کے حوالے کرنے پر تیار نہ تھے، تمام راستوں کی ناکہ بندی کر کے جہاں تک ممکن تھا شہر کا تحفظ کر لیا، حملہ آور جہاں سے بڑھتے والی بصرہ کے ساتھی آئنی دیوار بن کر کھڑے ہو جاتے اور آگے بڑھنے سے روک دیتے، لیکن فوجیوں کے بڑھتے ہوئے ریلے کو کب تک روکا جاسکتا تھا، عثمان والی بصرہ نے جب یہ دیکھا تو لشکر کے سردار کے پاس آئے اور ان سے کہا کہ لوگوں کا مطالبہ کیا ہے اور یہ شورش اور ہنگامہ آرائی کیوں ہے؟ انہوں نے کہا: ہم خلیفہ مظلوم کے خون کا قصاص لینا چاہتے ہیں! کہا: قصاص لینے کا یہ کوئی طریقہ نہیں ہے، یہ کیوں نہیں کہتے کہ خلافت کے لیے لڑ رہے ہیں، انہوں نے کہا: اگر ایسا ہو بھی تو علی ہم سے زیادہ خلافت کے اہل نہیں ہیں، آخر دونوں طرف سے بات بڑھنے لگی اور بڑھتے بڑھتے نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ فریقین نے تواریں نکال لیں اور خوزیریز جنگ چھڑ گئی، جب دونوں طرف سے اچھے خاصے آدمی مارے گئے تو کچھ آدمیوں نے نیچ بچاؤ کر کے جنگ رکوادی اور یہ معاهدہ طے پایا کہ جب تک امیر المؤمنین علیہ السلام تشریف نہیں لے آتے تھے اب بند کر دی جائے۔ عثمان بن حنیف بدستور دارالامارہ میں رہیں اور حکومت کے انتظامی امور میں کوئی رد و بدل نہ کیا جائے۔

اس معاهدہ کو طے پائے ابھی دو ہی دن گزرے تھے کہ ایک سرو تاریک رات میں ان لوگوں نے والی بصرہ عثمان پر شب خون مارا، انہیں گرفتار کر کے چالیس کوڑے مارے اور داڑھی، بھنوؤں اور پلکوں کے بال نوچ ڈالے، تاریخ کامل جلد ۲

اشعری بیچ میں دیوار بن کر حائل ہو گیا اور لوگوں کو روکنا شروع کر دیا، امام علیؑ نے امام حسنؑ اور عمار یا سر کو اور پھر جبر بن عدی اور مالک اشتر کو کوفہ روانہ کیا، جنہوں نے اسے دارالامارہ چھوڑنے پر مجبور کر دیا اور وہ رات کے اندر ہیرے میں قصر دارالامارہ سے نکل کر کوفہ کے کسی گوشہ میں چھپ کر بیٹھ گیا اور صحیح ہوتے ہی شام کی طرف چل دیا، ادھر اہل کوفہ گروہ درگروہ اٹھ کھڑے ہوئے اور ابو موسیؑ کے روکنے اور بعض مقامات سے خطوط لکھنے جانے کے باوجود بارہ ہزار مشیرین مقام ”ذی قار“ میں امیر المؤمنین علیہ السلام کے پرچم کے نیچے جمع ہو گئے۔

ادھر منافقین کا لشکر چشمہ حواب سے ہوتے ہوئے جہاں کتے بھونکے تھے۔ چاہ ابو موسیؑ پہنچا اور حاکم بصرہ عثمان بن حنیف کو اس لشکر گراں کی اطلاع ہوئی تو انہوں نے ابوالسود دلی اور عمران بن حسین کو ان کے پاس بھیجا تاکہ ان سے بصرہ آنے کا سبب دریافت کریں، انہوں نے کہا کہ ہم مقتول خلیفہ کا ان کے قاتلوں سے قصاص لینے آئے ہیں، ابوالسود نے کہا: یہاں بصرہ میں تو ان کا کوئی قاتل نہیں ہے، کہا: ”صحیح ہے مگر اہل بصرہ کے تعاون سے ان کے قاتلوں کا انتقام لینا چاہتے ہیں، جو علیؑ کے گرد و پیش جمع ہیں“، ابوالسود ان کے انداز گفتگو سے سمجھ گئے کہ وہ جنگ و قتال پر تلے ہوئے ہیں، ان سے مزید گفتگو کا کوئی فائدہ نہیں اور عثمان بن حنیف کو ان لوگوں کے عزم سے آگاہ کیا اور دفاعی انتظامات کو مضبوط تر کرنے کا مشورہ دیا، عثمان نے اہل شہر کو مسجد میں جمع کر کے انہیں دفاع کے لیے مستعد ہونے کو کہا۔

ادھر وہ لشکر چاہ ابو موسیؑ سے روانہ ہو کر حدود بصرہ میں داخل ہو گیا اور ”مربد“ (اوٹوں کی منڈی) میں پڑا وڈا اور اہل شہر چاروں طرف سمٹ کر یہاں جمع ہو گئے، یہاں پر خوب گھما گھمی تھی خوب دھواں دھارا تقریریں ہوئیں جس نے اختلاف کیا اس کی پڑائی کی گئی کسی کو ڈھیلے مارے گئے کسی کو پھر مارے گئے جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ گھر گھر

پیشگوئیاں ان کے سامنے بیان کیں، کافی دیر تک گفتگو کا سلسلہ جاری رکھا۔ آپ کے ارشادات اور مواعظ سے کئی لوگوں نے اثر لیا اور اس اقدام پر اظہارِ ندامت اور پیشمانی کر کے جنگ کا میدان چھوڑ گئے۔ جب آپ سب پر انتقام جلت کر چکے تو قرآن کریم کو اپنے ہاتھوں میں اٹھالیا اور صفوں کا ایک چکر کاٹ کر بلند آواز سے کہا: تم میں کون ہے جو یہ قرآن لے کر صفاتِ اعداء کے سامنے جائے اور انہیں قرآن پر عمل پیرا ہونے کی دعوت دے اور اسی کتاب کا واسطہ دے کر انہیں فتنہ انگریزی سے منع کرے؟ مگر یہ سمجھ لے کہ وہ موت کے منہ میں جا رہا ہے!

کوفہ کے ایک جوان، مسلم بن عبد اللہ مجاشی نے کہا: ”میں جاؤں گا“

حضرتؐ کے تین بار کہنے پر جب مسلم کے سوا کوئی تیار نہ ہوا تو آپؐ نے اسے دعائے خیر دی اور قرآن کو اس کے حوالے کیا، وہ مصحف اپنے ہاتھوں پر اٹھائے مخالف صفوں کے سامنے آیا اور انہیں قرآن کے اوامر و نواعی یاد دلائے اور ان پر عمل کی دعوت دی، مگر اس کی آواز صد بصیر اثابت ہوئی اور کسی نے توجہ نہ دی، اتنے میں خاتون کے ایک غلام نے اس پر تلوار سے حملہ کیا اور اس کے دونوں ہاتھ کاٹ ڈالے، مسلم نے قرآن کو سینے سے گال لیا اور تلوار کا ارکھا کر شہید ہو گیا، قرآن بھی تیروں کی بوچھاڑ سے چھلنی ہو گیا۔ امیر المؤمنین نے یہ اسلام سوز منظر دیکھا تو تاریخ طبری جلد ۳ ص ۵۲۲ میں ہے کہ آپؐ نے فرمایا: ”الآن حل قتالهم“، اب ان لوگوں سے جنگ کے جواز میں کوئی شبہ نہیں ہے، چنانچہ مسلم مجاشی کی اس مجاہدانہ سرفروشی کے بعد عمار یاسر دشمن کی صفوں کے قریب آئے اور انہیں وعظ و نصیحت کی اور جنگ سے باز رہنے کی تلقین کی ابھی وہ کچھ کہنا ہی چاہتے تھے کہ تیروں کی بوچھاڑ نے انہیں پیچھے ہٹنے پر مجبور کر دیا، پلٹ کر حضرتؐ سے کہا: یا امیر المؤمنین! اب کس بات کا انتظار ہے؟ یہ لوگ جنگ کے علاوہ کوئی بات سننا ہی نہیں چاہتے۔

ص ۱۱۱ میں ابن اشیم تحریر کرتے ہیں کہ: ”ابھی دو ہی دن گزرے تھے کہ بیت الرزق کے نزدیک عثمان بن حنیف پر حملہ کر دیا اور گرفتار کر کے قتل کرنا چاہا مگر اس خیال سے کہ کہیں انصار غضبناک نہ ہو جائیں، اقدام قتل سے ڈر گئے، مگر ان کے سر، داڑھی اور بھنوؤں کے بالوں کو نوج کر انہیں قید میں ڈال دیا“

کچھ دن قید میں رہنے کے بعد عثمان کو ~~کارڈ~~ کر دیا گیا اور وہ موت سے بچ گئے مگر ان کے ساتھیوں میں سے چالیس آدمی ان کی خون آشام تلواروں کے ساتھ قتل کر دیئے گئے۔ اس کشت و خون کے بعد انہوں نے بیت المال پر حملہ کر دیا اور بیت المال کے سپاہیوں کو جن کی تعداد پچاس تھی جکڑ کر باندھ دیا گیا اور پھر انہیں بھیڑ بکریوں کی طرح ذبح کر ڈالا۔

ادھر سے امیر المؤمنین علیہ السلام کا لشکر بھی نواحی بصرہ میں پہنچ گیا، آپؐ کے لشکر کی تعداد بیس ہزار تھی اور ان لوگوں کی تعداد میں ہزار تک پہنچ چکی تھی، جب دونوں طرف کے لشکر میدان میں اتر آئے تو حضرتؐ نے انہیں جنگ کی تباہ کارویوں پر متنبہ کرتے ہوئے سمجھایا جھایا مگر انہوں نے اپنی کثرت و قوت پر بھروسہ کرتے ہوئے ان باقوں کا کوئی اثر نہ لیا اور انہوں سے آنکھیں بند کر کے انتقام خون کے نعرے لگاتے ہوئے صرف بستہ کھڑے ہو گئے، حضرتؐ نے بھی ان کی صفوں کے مقابل صفحیں جما دیں اور اپنے لشکر کو ہدایت دیتے ہوئے فرمایا: ”جب تک دشمن ابتدانہ کرے تم آگے نہ بڑھنا، جب تک وہ حملہ نہ کرے تم وارنہ کرنا، کسی بھاگنے والے کا راستہ نہ روکنا، کسی زخمی پر ہاتھ نہ ڈالنا، کسی صاحب عزت کی پرده دری نہ کرنا، کسی کے ہاتھ پیرنے کا ٹانا، کسی لاش کی بے حرمتی نہ کرنا اور کسی عورت کو گردنہ پہنچانا“، جب لشکر کو یہ ہدایات دے چکے تو خود بے زره و سلاح، گھوڑے پر سوار ہو کر صفوں سے باہر نکلے اور دشمن کے لشکر کی طرف منہ کر کے انہیں کافی سمجھایا جھایا حضرت رسول خدا (ص) کے فرائیں اور ان کی

ہو سکتا تھا۔

زیر تواس سے پہلے امیر المؤمنین کے وعظ و نصیحت کی وجہ سے میدان چھوڑ کر جا چکے تھے، اگر وہ میدان میں ہوتے تو بعد نہ تھا کہ مروان کے ترکش کا تیر انہیں بھی نشانہ بناتا۔

مروان نے طلحہ کو ختم کرنے کا موقع ڈھونڈنکالا اور اپنے ایک غلام کی اوٹ لے کر زہرآلود تیران پر چلا یا جوان کی پنڈلی کو چیرتا ہوا گھوڑے کے شکم میں پیوست ہو گیا، گھوڑا زخمی ہو کر بھاگ کھڑا ہوا اور ایک خرابے میں جا کر رکا اور وہیں پر طلحہ نے دم توڑ دیا، چنانچہ ابن سعد طبقات جلد ۳ ص ۲۲۳ میں تحریر کرتے ہیں: ”جمل کے دن مروان بن حکم نے طلحہ کو تیر مارا جوان کی پنڈلی پر لگا، پھر مروان نے کہا: خدا کی قسم تمہارے بعد قاتل کے ڈھونڈنے کی ضرورت پیش نہ آئے گی“

طلحہ کے مارے جانے اور زیر کے میدان خالی کر جانے سے اصحاب جمل کے حوصلے پست ہوئے نہ لو لے سرد پڑے، بلکہ استقلال و پامردی کے ساتھ میدان میں مجھ رہے اور لڑنے مرنے پر تلتے رہے، اس لیے کہ وہ جنگ کا مرکزی کردار بی بی صلحہ کو سمجھتے تھے اور انہی سے ان کی عقیدتیں وابستہ تھیں، کوئی رہے یا چلا جائے اس سے انہیں کوئی غرض نہیں تھی۔ ان کی یہ عقیدت اس حد تک بڑھی ہوئی تھی کہ وہ ان کے اونٹ کی میگنیاں اٹھا کر ہاتھوں سے توڑتے اور انہیں سو نگھتے اور کہتے: ”یہ ہماری مادر گرامی کے اونٹ کی میگنیاں ہیں، ان سے مشک و عنبر کی خوشبو آ رہی ہے“

وہ اونٹ کی حفاظت علم شکر کی طرح کرتے اور ہمہ وقت اس کے گرد حصار باندھ کھڑے تھے، اگرچہ مہار کپڑنے پر ہاتھ کٹتے، سینے چمدتے، خون بہتے مگر ثابت قدم رہتے اور اپنی جگہ سے جب نہ کرتے۔ بی بی صاحبہ محمل کے اندر سے مہار کپڑنے والوں کو کٹ کر گرتے دیکھتی تھیں اور ان کی ہمت افزائی کرتی تھیں۔

امیر المؤمنین کے صبر و سکوت اور صلح پسندانہ روشن سے دشمن کے حوصلے بڑھ چکے تھے انہوں نے آپ کی صفوں پر تیر بر سانے شروع کر دیئے، جان باز سپاہیوں کے سینے چھلنی ہو گئے اور زخموں سے نڈھاں ہو کر زمین پر گرنے لگے، اسی اثنامیں ایک شخص کو اٹھا کر حضرت کے سامنے لا یا گیا جو دشمن کے تیروں سے شہید ہو چکا تھا، عبداللہ بن بدیل اپنے بھائی عبد الرحمن کو لائے جو تیر کھا کر متوجہ چکا تھا، حضرت نے یہ کیفیت دیکھی تو پیشانی پر بل آیا، تیور بد لے اور فرمایا: ”اَنَا لِلّهِ وَ اِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ“، اب میدان میں اترے بغیر کوئی چارہ نہ تھا، جدت ہر طرح سے تمام ہو چکی تھی، صلح کے آثار ختم ہو چکے تھے اور دشمن کی طرف سے پہل ہو چکی تھی، آپ نے پیغمبر خدا (ص) کی زرہ ذات الفضول طلب فرمائی اور اسے زیب تن کیا سر پر عمامہ باندھا، ذوالقارہ اپنے میں لی میمنہ کی قیادت مالک اشتہر، میسرہ کی کمان عمار یاسر کے سپرد کی، رسول خدا (ص) کا سیاہ علم عقاب محمد بن حفیہ کو دیا اور فرمایا: ”محمد بیٹا! آگے بڑھو!“، محمد علم لے کر آگے بڑھتے تو تیروں کی بوچھاڑ نے راستہ روکا، امام نے آگے بڑھ کر علم، محمد کے ہاتھ سے لے لیا، ایک ہاتھ سے علم سنبھالا اور ایک ہاتھ تلوار کے قبضہ پر رکھا اور فوج مخالف پر ٹوٹ پڑے اور اس طرح لڑتے کہ کشتوں کے پشتے، لاشوں کے ڈھیر اور رسول کے انبار لگ گئے، جب شکر کو تہہ و بالا کر چکے تو پلٹ کر علم محمد حفیہ کو دیا، انہوں نے بھی اس طرح مردانہ وار حملہ کیا کہ لاشیں خاک و خون میں تڑپی نظر آنے لگیں۔

اس ہنگامہ دار و گیر میں مروان، طلحہ کی تاک میں تھا کہ کسی طرح انہیں ختم کر کے غلیفہ کے خون کا انتقام لے لے، کیونکہ ان کے قتل کی ایک حد تک ذمہ داری ان پر بھی عائد ہوتی تھی، اس انتقامی جذبہ کے علاوہ انہیں ٹھکانے لگانے میں ایک سیاسی مقصد بھی کار فرماتھا اور وہ یہ کہ مروان سمجھتا تھا کہ جب تک طلحہ وزیر زندہ ہیں خلافت ہماری قوم میں منتقل نہیں ہو سکتی، البتہ ان دونوں کے ختم کرنے کے بعد اس کا امکان

سے نیچے اتر کر تلوار سیدھی کی۔

جب آپ کے اعوان و انصار نے دیکھا کہ پھر میدان کی طرف بڑھنا چاہتے ہیں تو انہوں نے آپ کو قسم دی کہ اپنی حالت پر رحم کھائیے، آپ نہ لڑیں ہم لڑیں گے، اگر آپ پر آنچ آئی تو دین پر بن جائے گی اور اسلام کا شیرازہ بکھر جائے گا، حضرت نے ان کے کہنے سننے سے ہاتھ روک لیا اور پلٹ کر محمد بن حفیہ سے کہا: دیکھو یہا! اس طرح سے جنگ کی جاتی ہے، لوگوں نے کہا: امیر المؤمنین! کس میں دم خم ہے جو آپ کی طرح لڑے اور کس کے بازووں میں کس بل ہے جو اس طرح تلوار چلائے۔

اس پُر زور حملہ کی وجہ سے اصحابِ جمل پر شکست کے آثار طاری ہو چکے تھے، اگرچہ ان کے سروں پر تلوار یہ چل رہی تھیں، سینوں میں خجراً تر رہے تھے اور سر بازو اور کلاں یاں کٹ کر گر رہی تھیں مگر اس وقت تک میدان چھوڑنا گوارانہ کر سکتے تھے جب تک اونٹ ان کے درمیان کھڑا تھا اور اس کی بھی یہ کیفیت تھی کہ اس کی جھوول اور محمل میں تیر اس طرح پیوست تھے جس طرح سماہی کے بدن پر کانٹے ہوتے ہیں اور وہ اس خونی ہنگامہ کی تاب نہ لا کر اس طرح گھوم رہا تھا جس طرح چکی گھومتی ہے۔

حضرت نے دیکھا کہ جب تک اونٹ میدان میں کھڑا ہے، جنگ ختم ہونے میں نہیں آئے گی، ادھر بصرہ والے کسی کو اونٹ کے پاس پھٹکنے نہ دیتے تھے اور اس پر نٹی ہوئے تھے کہ جان جاتی ہے تو جائے مگر اونٹ کو کوئی گزندنہ پکنچے پائے، حضرت امام علیؑ نے اسے میدان سے ہٹانے کا ارادہ کیا اور قبیلہ "نجح" اور قبیلہ "ہمدان" کے جوان نمردوں کو لے کر میدان میں بڑھے، آپ کو دیکھ کر فوجیں ہیں، پرے ٹوٹے اور آپ اپنے ہمراہیوں کے ساتھ اونٹ کے قریب پہنچ گئے اور اپنے ایک سپاہی "بھیر بن ولنجھی" سے کہا کہ آگے بڑھ کر اونٹ کی کوچیں کاٹ ڈالو، بھیر نے آگے بڑھ کر اونٹ کے پیروں پر وار کیا اونٹ نے ایک مہیب چیخ ماری اور پہلو کے بل زمین پر

جس کے نتیجے میں جب بھی کوئی گرتا فوراً اس کی جگہ پر دوسرا آکھڑا ہوتا اور مہاراپنے ہاتھوں میں لے لیتا۔ ان مہاراپکڑنے والوں میں زیادی تر بنی صہبہ، بنی ناجیہ، بنی ازاد اور قریش کے آدمی ہوتے تھے، غرض ہر مرمنے والے کے بعد باری باری وہ مہاراپکڑتے رہے اور کٹ کٹ کر گرتے رہے۔ بالآخر امیر المؤمنین نے دیکھا کہ جنگ ابھی فیصلہ کن مرحلے میں داخل نہیں ہوئی، اس لیے خود میدان میں اتنے کافی صلہ کیا، چنانچہ مہاجرین و انصار کے ایک دستہ کے ساتھ اٹھ کھڑے ہوئے امام حسن و امام حسین علیہما السلام دائیں بائیں تھے، محمد بن حفیہ علم لیے آگے آگے چل رہے تھے، آپ نے محمد بن حفیہ سے فرمایا: آگے بڑھو اور صفوں کو حیرتے ہوئے اونٹ کے پاس جا کر دم لو، جوں ہی آگے بڑھے تیروں کی بارش شروع ہو گئی اور ان کے قدم رک گئے، حضرت نے آگے بڑھ کر محمد کے ہاتھ سے علم لے لیا، بائیں ہاتھ سے علم سنبھالا اور اپنے دائیں ہاتھ میں تلوار ذوالفقار لی اور دشمن کی صفوں پر ٹوٹ پڑے اور اس طرح حملہ کیا کہ لاشوں کے ڈھیر لگ گئے اور اس طرح تا بڑھ تلوار چلائی کہ اس میں خم آگیا۔

جب دشمن کی صفوں کو درہم برہم کر چکے تو اپنی صفوں کے قریب آئے اور تلوار گھٹنوں سے سیدھا کیا اور دوبارہ حملہ کے ارادہ سے اٹھ کھڑے ہوئے، محمد بن حفیہ، عمار بن یاسر، عدی بن حاتم اور حسین شریفین نے عرض کیا: "آپ ٹھہریئے، ہم میدان میں جاتے ہیں" مگر آپ نے کسی کی ایک نہ سئی، چھرہ غیظ و غضب سے تمثراہ تھا۔ آنکھوں سے شرارے برس رہے تھے اور سینہ سے شیر کے غرانے کی آواز آرہی تھی، اب کس میں جرأت تھی کہ کچھ کہئے اور زبان کھولے، سب خاموش ہو گئے، آپ نے علم محمد کے پرد کیا اور اسکی دشمن کی صفوں پر بھرے ہوئے شیر کی طرح حملہ آور ہوئے اور صفوں کے اندر گھر کر اس طرح تلوار چلائی کہ صفیں الٹ گئیں، میدان لاشوں سے پٹ گیا اور لڑتے تلوار پھر شیڑھی ہو گئی اور آپ اپنی صاف کے قریب آئے اور گھوڑے

سانحہ بن کر بہت سی تلخ یادیں چھوڑ گئی، حضرت علیؓ کے بیس ہزار کے لشکر سے زیادہ سے زیادہ پانچ ہزار اور کم سے کم ایک ہزار افراد شہید ہوئے جبکہ فریق مخالف کے تیس ہزار کے لشکر سے زیادہ سے زیادہ بیس ہزار یا سترہ (۷۱) ہزار اور کم سے کم دس ہزار افراد کام آئے۔

### پاپیہ تخت کی تبدیلی

جگِ جمل میں اہل بصرہ نے اصحابِ جمل کا اور اہل کوفہ نے امیر المؤمنین علیہ السلام کا ساتھ دیا تھا، آپ نے جنگ کے اختتام پر عبداللہ بن عباس کو بصرہ کا گورنر اور زیاد کو خراج اور بیت المال کا ناظم مقرر کر کے اہل کوفہ کی دلبوثی کے لیے کوفہ کا قصد فرمایا، جب -۱۲۔ رجب ۳۶ ہجری کو حدود کوفہ میں داخل ہوئے تو وہاں کے اعیان و اشراف جنہیں فتح و کامیابی کی اطلاع پہنچ چکی تھی استقبال کے لیے شہر سے باہر نکل آئے اور آپ کے ہمراکاب شہر میں داخل ہوئے اور عرض کیا کہ دارالامارہ میں قیام فرمائیں، مگر آپ نے وہاں قیام پسند نہ فرمایا اور سیدھے مسجد میں تشریف لے گئے اور دور کعت نماز ادا کر کے خطبہ دیا اور اہل کوفہ کی ہمدردی اور تعاون پر تحسین آمیز کلمات ادا فرمائے اور پھر محلہ ”رحبہ“ میں تشریف لائے اور ایک متوسط درجہ کے مکان میں قیام فرمایا اور وقت طور پر مدینہ کے بجائے کوفہ کو ”دارالخلافۃ“ قرار دینے کا فیصلہ کیا اور یہ فیصلہ ان وجوہ کی بنا پر کیا گیا۔

۱۔ کوفہ اسلامی مملکت کے وسط میں واقع تھا جہاں سے چاروں طرف کے علاقوں کی گمراہی ہو سکتی تھی، فارس کی سرحد قریب تھی، بری اور بحری سفر کی سہولتیں حاصل تھیں، رسول و رسائل اور آمد و رفت میں ہر طرح سے آسانی تھی، مختلف شہروں کے باشندوں کی گزرگاہ ہونے کی وجہ سے مختلف مقامات کے حالات بآسانی معلوم ہو سکتے تھے اور

آگرا، اس کے گرتے ہی جنگ رُک گئی اور ایک عام بھگدڑ مج گئی، کسی کوسرو پا کا ہوش نہ رہا، لاشوں اور کراہتے ہوئے زخمیوں کو روشن تھے ہوئے جدھر منہ آیا ادھر بھاگ کھڑے ہوئے اور دیکھتے ہی دیکھتے میدان میں سنٹا چھا گیا، محمد بن ابی بکر اور عمار یا سر نے حضرت علیؓ کے حکم سے اونٹ کے تتمے کاٹے اور محمل کو زمین پر رکھ دیا۔ محمد بن ابی بکر نے محمل کے اندر رہا تھا ڈالا۔ بی بی نے پوچھا کون ہو؟ کہا: آپ کا ناپسندیدہ بھائی، کہا: ”شمعیہ کے بیٹے ہو؟“ کہا: ہاں، کہا: خدا کا شکر ہے کہ تم زندہ ہو اور تمہیں کوئی آپ تو نہیں آئی؟ محمد نے کہا: امیر المؤمنین علیؓ نے دریافت کیا ہے کہ آپ کو کوئی گزند تونہیں پہنچی؟ فرمایا: ایک تیر بازو کو چھوتا ہوا گزر گیا تھا کوئی خاص گزند نہیں پہنچی۔

امیر المؤمنینؓ نے محمد کو حکم دیا کہ محمل کے اوپر ایک خیمه نصب کر دو اور اس کی گمراہی خود کرو، تاکہ کوئی شخص اس کے قریب نہ آنے پائے اور جب رات کا پچھلا پہر ہوا تو انہیں عبداللہ بن خلف کی بیوہ صفیہ بنت حارث کے ہاں پہنچا دیا اور اونٹ کے بارے میں حکم دیا کہ اسے جلا دیا جائے اور جلا کر اس کی خاک ہوا میں اڑادی جائے، چنانچہ ایسا ہی کیا گیا اور ختمہ جنگ پر حضرت نے اپنے لشکر میں اعلان فرمایا کہ کسی بھاگنے والے کا تعاقب نہ کیا جائے، کسی زخمی پر ہاتھ نہ اٹھایا جائے، کسی کے گھر میں داخل نہ ہوا جائے، جو ہتھیار رکھ دے اور جو گھر کا دروازہ بند کر دے اس کے لیے امان ہے، فریق مخالف کے مال کو ہاتھ نہیں لگانا، البتہ جو ہتھیار، برتن اور سواری میدان جنگ میں تمہارے ہاتھ لگیں وہ تمہارا مال ہے، اس کے علاوہ کسی چیز کو روانہ نہیں سمجھنا، عورتوں اور کنیروں پر تمہارا کوئی حق نہیں۔

غرض یہ جنگ ہزاروں بے گناہوں کا خون پی کر وسط جمادی الثانیہ ۳۶ ہجری مطابق نومبر ۶۵۶ عیسوی کو اپنے اختتام کو پہنچی اور تاریخ کا ایک ناقبل فراموش

۳۔ کوفہ پہلے ہی سے ایک چھاؤنی اور فوجی مرکز کی حیثیت رکھتا تھا جہاں جنگجو لوگ آباد کئے گئے تھے اور ان کی اولاد بھی طبعاً جنگ و قتل کی طرف مائل اور خوب رکھتی تھی جبکہ مدینہ کے اکثر لوگ دولت کی فراوانی کے نتیجے میں آرام طلب ہو چکے تھے، چنانچہ جب حضرت نے کوفہ کو دارالحکومت قرار دیا تو اس کے خلاف مدینہ والوں نے کوئی آواز بلند نہیں کی، بلکہ احتجاج کرنے کے بجائے ایک گونہ سکون محسوس کیا کہ اب وہ گھر کا پر امن ماحول چھوڑ کر میدانِ جنگ کی کڑی سختیاں جھیلنے کے لیے مجبور نہیں کئے جائیں گے۔ اُن حالات میں جبکہ جنگ کے امکانات قریب سے قریب تر ہوتے جا رہے تھے ایسے لوگوں کو نظر انداز کر کے جو حرب و ضرب کے عادی معركہ آرائی کے خونگر ہوں عافیت پسند لوگوں پر سہارا نہیں کیا جا سکتا تھا۔

۵۔ امیر المؤمنین دیکھ چکے تھے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رحلت کے بعد چند افراد کے علاوہ اہلِ مدینہ نے آپ کے حق کی فویقیت کا اعتراف تو درکنار ایک طرح سے بیگانگی و سردمہری کا برتاباً کیا تھا اور پچیس سال کے طویل عرصہ کے بعد جب حالات سدھرتے نظر آئے تو آپ کو خلافت کے قبول کرنے پر مجبور کیا اور بیعت کر لی، مگر زیادہ دن نہ گزرے تھے کہ ان میں کا ایک گروہ بیعت توڑ کر جنگ وجدال پر اتر آیا اور جو لوگ بیعت پر قائم رہتے ہوئے اس گروہ میں شامل نہ ہوئے، انہوں نے بے حصی اور جذبات کی کمزوری کا مظاہرہ کیا، چنانچہ قریش تعاون میں سرگرم عمل نہیں آئے، بنی امیہ کے اکثر افراد امیر شام کے پاس واپس شام چلے گئے اور وہیں کے ہو کر رہ گئے، بنی تمیم طلحہ کو برسر اقتدار لانے کے خواہشمند تھے، بنی عدی عبد اللہ بن عمر کے ہواخواہ تھے جس نے حضرت علیؓ کی بیعت سے علیحدگی اختیار کر لی تھی، اسی طرح مختلف افراد مختلف وجوہ کی بنا پر تعاون سے گریز کرتے رہے، تو اس ماحول میں کیونکر توقع کی جاسکتی تھی کہ آڑے وقت پر کام آئیں گے اور امیر شام سے جنگ چھڑنے کی

مرکزی حکومت کے احکام بڑی سہولت کے ساتھ دوسری جگہوں پر پہنچائے اور دشمن کے حملہ آور ہونے کی صورت میں دفاعی اقدامات عمل میں لائے جاسکتے تھے، چنانچہ جب شامی فوجوں نے آپ کے مقبوضہ علاقوں پر یلغار شروع کی تو جتنا کوفہ سے اس کا تدارک ہوتا رہا مدینہ میں ہوتے ہوئے اس سے بہتر طریق پر ممکن نہ تھا۔

۲۔ امیر المؤمنین علیہ السلام کو منخد خلافت پر بیٹھے اگرچہ سات ماہ ہو چکے تھے مگر امیر شام نے ابھی تک نہ آپ کی خلافت کو تسلیم کیا تھا اور نہ بیعت پر آمادگی کا اظہار کیا تھا۔ اس صورت میں اس کی روشنہ دو اینیوں اور خنہ انداز یوں سے مطمئن نہ رہا جاسکتا تھا، بلکہ یہ خطرہ صاف نظر آ رہا تھا کہ وہ اپنے منصب کی بھائی کے لیے جنگی اقدامات اور کشت و خون سے بھی دریغ نہیں کریں گے۔ لہذا ایک ایسی جگہ کا انتخاب ضروری تھا جہاں سے فوجی نقل و حرکت میں آسانی ہو اور بروقت مدافعانہ قدم اٹھایا جا سکے، اس اعتبار سے کوفہ موزوں ترین مقام تھا، کیونکہ کوفہ امیر شام کے پایہ تخت کے قریب تھا اور فوجوں کی نقل و حرکت میں کوئی دشواری نہ تھی۔ اس کے برعکس مدینہ دمشق سے کافی فاصلہ پر واقع تھا جہاں سے نہ فوجوں کی نقل و حرکت آسان تھی اور نہ بروقت رسدا اور فوجی امداد مہیا ہو سکتی تھی۔

۳۔ جنگ جمل سے بخوبی اندازہ ہو چکا تھا کہ جتنی عسکری امداد کوفہ سے حاصل ہو سکتی ہے اتنی کمک کی توقع مدینہ سے نہیں کی جاسکتی۔ چنانچہ والی کوفہ اور ابو موسیٰ اشعری کی انتہائی مخالفت کے باوجود کوفہ کی بڑی اکثریت نے حضرت کے ساتھ تعاون کیا اور آپ کے پیغام پر بارہ ہزار شمشیر زن اٹھ کھڑے ہوئے تھے جبکہ مدینہ سے بمشکل ایک ہزار لوگوں نے جنگ میں حصہ لیا ہوگا۔ اس صورت میں دوراندیشی کا تقاضا یہی تھا کہ کوفہ کو دارالحکومت بنایا جائے تاکہ بروقت اہل کوفہ سے دشمن کے مقابلے میں مدد حاصل کی جاسکے۔

علم عمل کی بلندیوں پر فائز ہونے کے ساتھ قدر آور، وجیہ صورت، سخاوت، شجاعت اور خطاب اتنے کا خاص جوہ تھا، دوراندیشی اور معاملہ نہیں میں کیتا گئے روزگار تھے، قیس اگرچہ سیاسی حربوں کو دوسروں سے بہتر سمجھتے تھے مگر دینی تقاضوں کو نظر انداز کر کے کرو فریب کی سیاست اختیار نہ کرتے تھے، چنانچہ کتاب "الاصابة" جلد ساصل میں ان کا قول "لَوْلَا إِلْيَسَلَامُ لَمَكُرُثٌ مَكُرُثٌ لَا تُطِيقُهُ الْعَرَبُ" اگر اسلام مانع نہ ہوتا تو میں ایسی چال چلتا جس کا توڑ عرب کے بس کی بات نہ ہوتا۔

امیر المؤمنین علیہ السلام نے ماہ صفر ۳۶ ہجری میں انہیں مصر کی امارت کے لیے منتخب کیا۔

### ۲۔ سہل بن حنیف النصاری:

النصاری کے قبیلہ اوس کے ایک ممتاز فرد، والی بصرہ عثمان بن حنیف کے بھائی، پیغمبر اسلام کی صحبت سے شریف اب اور امیر المؤمنین کے مخلص اصحاب میں سے تھے، بدر اور اس کے بعد کے غزوات میں شریک رہے، جنگ احمد میں جب اکثر لوگوں کے قدم اکھڑ گئے تھے ان کے ثبات قدم میں لغوش نہ آئی نہ پہاڑی کی آڑ ڈھونڈی نہ راہ فرار اختیار کی، بلکہ پیغمبر خدا کے ہاتھ پر موت کا عہد و پیمان باندھ کر لڑے، امیر المؤمنین نے بصرہ روانہ ہونے سے پہلے انہیں مدینہ میں اپنا قائم مقام حاکم مقرر فرمایا، جنگ صفين میں اپنے ساتھ لے گئے اور واپسی پر فارس کا عامل مقرر کیا۔

### ۳۔ مالک اشتر بن حارث:

مالک نام اور اشتر لقب تھا، شجاعان عالم میں شہار اور شمشیر زنی اور نبراد آزمائی میں شہرہ آفاق تھے، جمل اور صفين میں کارنا میں انجام دیئے اور اپنے حریقوں تک اپنی

صورت میں تعاون کریں گے۔

۶۔ مدینہ اپنی حرمت اور لقدس کی وجہ سے اس حد تک خطرات میں گھرا ہوا نہ تھا جس حد تک عراق خطرات سے دوچار تھا، امیر شام کی نظر میں عراق پر جمی ہوئی تھیں اور وہ اسے ہر قیمت پر حاصل کرنے کی فکر میں تھا، اس وقت تک عراق میں ٹھہرنا اور اسے مرکز قرار دے کر قیام کرنا ضروری تھا، جب تک پیش آمدہ خطرات میں نہ جاتے اور مملکت کی نضما پر سکون نہ ہو جاتی۔ مگر نہ وہ خطرات میں سے نہ شامیوں کی تاخت و تاراج کا سلسلہ ختم ہوا، بلکہ ہر روز نت نے فتنے سرا اٹھاتے رہے اور ان فتنوں کو فرو کرنے کے لیے آپ کو زندگی کے بقیہ ایام کو فہرست میں گزارنے پڑے۔

### عمال حکومت کا تقرر

جب امیر المؤمنین جنگ جمل سے فارغ ہو کر کوفہ میں فروکش ہوئے تو ملکی نظم و انصباط کے لیے عمال کے تقرر کی ضرورت محسوس کی، اگرچہ جنگ جمل سے پہلے چند ایک علاقوں پر عمال مقرر کئے جا چکے تھے مگر بیشتر مقامات پر جنگی مصروفیات کی وجہ سے عمال کے معین کرنے کی فرصت نہیں مل سکی تھی چنانچہ حضرت نے اپنی قلمروں مملکت میں جس میں حجاز، مصر، عراق، یمن، ایران، آذربائیجان وغیرہ شامل تھے اپنی صواب دید سے ولادہ و حکام متعین فرمائے اور ان میں پیش آئنے والے حالات کی بنابر و قافاً فتاً تغیر و تبدل ہوتا رہا اور ایسا ہونا رعایا اور مملکت کے حالات پر نظر رکھنے کا نتیجہ ہے، ان عمال میں سے چند نمایاں شخصیات اور ان جگہوں کا تذکرہ ہوگا جہاں جہاں وہ مقرر ہوئے۔

### ۱۔ قیس بن سعد النصاری:

پیغمبر اکرمؐ کے بلند مرتبہ صحابی اور کیس خزر رج سعد بن عبادہ کے فرزند تھے،

## ۵۔ محمد بن ابی بکر:

اسماء بنت عمیس کے طلن سے حضرت ابو بکر کے فرزند تھے، جنہے الوداع کے سال پیدا ہوئے۔ حضرت ابو بکر کے انتقال کے بعد حضرت علی علیہ السلام نے اسماہ سے عقد کر لیا تو محمد انہی کے زیر تربیت آگئے۔ امام علیہ السلام نے اپنی اولاد کی طرح ان کی تعلیم و تربیت پر توجہ دی، جمل و صفین کے معرفکوں میں شریک رہے، قیس بن سعد کی بُرطُنی کے بعد مصر کی امارت ان سے متعلق ہوئی۔ ۳۸ ہجری میں لشکر شام جب مصر پر حملہ آور ہوا تو شمن کے ہاتھوں بڑی بے دردی کے ساتھ شہید کر دیئے گئے۔

## ۶۔ ابوالیوب انصاری:

نام خالد تھا اور باپ کا نام زید، مگر انہی کنیت کے ساتھ زیادہ شهرت حاصل کی، رسول خدا (ص) نے ہجرت کے بعد مدینہ میں سب سے پہلے انہی کے ہاں سات ماہ قیام فرمایا تھا۔ ابوالیوب انصاری نہایت ہی متقد اور پرہیزگار ہونے کے ساتھ بہادر اور نبرد آزماء بھی تھے۔ اسلامی غزوات میں بڑی سرگرمی سے حصہ لیا اور جمل، صفین اور نہروان میں امیر المؤمنینؑ کی صفوں میں امتیازی حیثیت سے شامل رہے، امیر المؤمنینؑ کی طرف سے مکہ کے والی مقرر ہوئے اور ہجری میں وفات پائی اور قسطنطینیہ میں دفن ہوئے، آپ کا مزار صدیوں سے زیارت گاہ خاص و عام چلا آ رہا ہے۔

## ۷۔ مخفی بن سلیم ازدی:

امیر المؤمنین علیہ السلام کے معتمد اصحاب میں سے تھے، کربلا کے مشہور

تبغز نی کالوہا منوایا، امیر المؤمنین کے مخلص و معتمد اور بلند مرتبہ اصحاب میں شمار ہوتے ہیں اور امام علیہ السلام سے اس درجہ خصوصیت حاصل تھی کہ آپ فرمایا کرتے تھے کہ: ”مالک کا میری نظروں میں وہی مقام و مرتبہ ہے جو رسول خدا (ص) کے نزدیک میرا مقام و مرتبہ تھا“، اور مسند احمد بن حنبل جلد اص ۸۵ میں ہے کہ علی علیہ السلام نے فرمایا: ”كَانَتْ لِيْ مَنْزِلَةٌ مِّنْ رَسُولِ اللَّهِ مَا لَمْ تَكُنْ لَّا حَدِّيْدَ مِنَ الْخَلَاقِ“، رسول خدا (ص) کے نزدیک میرا وہ مقام تھا جو کائنات میں کسی کو نہ سکا، ۳۸ ہجری میں انہیں امارت مصر کے لیے منتخب کیا، مگر مصر پہنچنے سے پہلے ایک اموی کارندے نے امیر شام کے ایما پر انہیں شہید میں زہر دے کر شہید کر دیا اور مروج الذہب مسعودی جلد ۲۰ کے مطابق جب امیر شام کو ان کے انتقال کی خبر ہوئی تو خوش ہو کر کہا: ”إِنَّ اللَّهَ جُنْدًا مِّنَ الْعَسْلِ، شَهِيدٌ بِهِ اللَّهُ كَايْكَ لَشْكَرٌ هَـ۔“

## ۸۔ عبد اللہ بن عباس:

پیغمبر اسلامؐ کے ابن عم تھے، ہجرت سے تین سال قبل پیدا ہوئے، امیر المؤمنینؑ کے زیر سایہ تربیت پائی، انہی سے علمی استفادہ کیا اور علم و حکمت اور فتوہ و تفسیر میں بلند ترین درجہ پر فائز ہوئے، ”حُبْرُ الْأَمَّةِ“ اور ”عَنْ جَمَانُ الْقُرْآنِ“ کے الفاظ سے یاد کئے جاتے تھے، جمل، صفین اور نہروان تینوں جنگوں میں حضرت کے ہر کا ب رہے۔ عثمان بن حنیف کے بعد بصرہ کے حاکم مقرر کیے گئے، آخر عمر میں بیانی جاتی رہی تھی۔ ۲۸ ہجری میں طائف میں وفات پائی، حضرت محمد بن حنفیہ نے نماز جنازہ پڑھائی اور سپرد لحد کیا۔

پھیلانے سے بے نیاز کر دیتے تھے، امام علیہ السلام نے انہیں والی مکہ مقرر کیا تھا اور اپنے مکتب میں انہیں تحریر فرمایا: ”صبح و شام اپنی نشست قرار دو، مسئلہ پوچھنے والوں کو مسئلہ بتاؤ، جاہل کو تعلیم دو اور عالم سے تبادلہ خیال کرو“ ان کلمات سے ان کی عدالت، علمی منزلت اور اہمیت افقاء کا اندازہ ہو سکتا ہے، امیر المؤمنینؑ کی شہادت کے بعد سعید بن عثمان کے ہمراہ سفر قند چلے گئے اور جام شہادت نوش فرمائے جنت ہوئے۔

#### ۱۰۔ یزید بن قیس ارجی:

قبیلہ ہمدان کی شاخ ”بنی ارحب“ کے ایک ممتاز فرد تھے۔ کوفہ میں سکونت تھی، جنگ صفين میں اپنے بھائی سعید بن قیس ہمدانی کے ساتھ شریک ہوئے اور بڑی دلیری کے ساتھ لڑتے۔ امیر المؤمنینؑ نے انہیں اصفہان، ہمدان اور رے کا عامل مقرر کیا۔

#### ۱۱۔ کمیل بن زیاد نجی:

امیر المؤمنین علیہ السلام کے مخصوص دوستوں میں سے تھے۔ نہایت عابد، زاہد، پرہیزگار اور علوم و معارف آل محمدؐ کے امین تھے۔ حضرت امیرؐ نے انہیں دعا تعلیم فرمائی تھی جو ”ذعایہ کمیل“ کے نام سے مشہور ہے، کوفہ میں سکونت رکھتے تھے۔ جنگ صفين میں حضرت امیرؐ کے ہمراپر رہے، شامیوں کے خلاف جہاد میں حصہ لیا۔ ۸۲ بھری میں جب حجاج بن یوسف نے عبد الرحمن بن محمد بن اشعث کو شکست دے کر کوفہ پر قبضہ کر لیا تو چن کر شیعیان علیؑ کو تلوار کے گھاٹ اتار دیا۔ کوفہ میں کمیل بن زیاد کی شخصیت غیر معروف نہیں تھی۔ وہ حجاج کی سفا کی ظلم و ستم اور خوزیزی کو دیکھ کر کہیں روپوش ہو گئے۔ حجاج نے ان کے قبیلہ والوں سے پوچھ گچھ کی مگر کسی نے ان کا

وقائع نگار ابو مخفف انہی کی اولاد سے تھے۔ ابو مخفف کا نام لوٹ ہے اور باپ کا نام یحیٰ اور وہ سعید بن مخفف بن سلیم ازدی کے فرزند تھے۔ مخفف بن سلیم کو امیر المؤمنین علیہ السلام نے ہمدان اور اصفہان کا عامل مقرر فرمایا، جب حضرت نے صفين کی طرف حرکت کا ارادہ فرمایا تو مخفف نے حضرت سے کوفہ آنے کی اجازت طلب کی تاکہ آپ کے ہمراپر رہ کر شامیوں سے جہاد کریں۔ امامؐ نے اجازت مرحمت فرمائی، حضرت کی خدمت میں حاضر ہوئے اور قبیلہ بنی ازد کا پرچم لے کر جنگ صفين میں شریک ہوئے۔

#### ۸۔ قرظہ بن کعب انصاری:

اصحاب رسول میں شامل تھے، احمد اور اس کے بعد کے غزوہات میں شریک ہوئے، کوفہ میں سکونت اختیار کی اور حضرت امیر علیہ السلام کی طرف سے فارس کے حاکم مقرر ہوئے، جمل، صفين اور نہروان میں آپؐ کی نصرت کا شرف حاصل کیا۔ جنگ صفين میں حضرت نے انصار کا عکم انہیں کے سپرد کیا اور حضرت ہی کے دور خلافت میں وفات پائی۔ آپؐ ہی نے ان کی نماز جنازہ پڑھائی، ان کے ایک فرزند عمر و بن قرظہ انصاری نے کربلا میں امام حسین علیہ السلام کی نصرت میں شرف شہادت حاصل کیا۔

#### ۹۔ قشم بن عباس:

پیغمبر اکرمؐ کے پچاڑا بھائی اور شکل و صورت میں آپؐ کے مشابہ تھے۔ حضور اکرمؐ کے دفن کے موقع پر قبراطہر میں اترے اور سب سے آخر میں باہر نکلے۔ کریم اور سخنی تھے، سائکلوں کو اپنے گرانقدر عطیات سے دوسروں کے آگے جھوٹی

## ۱۳۔ نعمان بن عجلان انصاری:

قبیلہ انصار کے سردار اور زبان آور شاعر تھے، امیر المؤمنین کے حامی و ناصر اور ان کے حق کی فوکیت کا اظہار اپنے اشعار میں کرتے تھے، امیر المؤمنین نے انہیں عمر بن ابی سلمہ کی جگہ بھرپُر اور عمران کا والی مقرر کیا، جنگ صفين میں آپ کی حمایت میں لڑے۔ ان کے بھائی تعمیم بن عجلان انصاری، حسینؑ لشکر میں شامل ہو کر روز عاشورا حملہ اولیٰ میں شہید ہوئے، نعمان بن عجلان نے امام حسن علیہ السلام کے دورِ خلافت میں وفات پائی۔

## ۱۴۔ عثمان بن حنفیہ انصاری:

النصاری مدینہ کی ایک ممتاز شخصیت تھے۔ احمد اور اس کے بعد کے غزوہات میں شریک ہوئے۔ امیر المؤمنینؑ کے مغلص اصحاب میں سے تھے۔ امیر علیہ السلام نے جنگ جمل سے پہلے انہیں بصرہ کا حاکم مقرر فرمایا، جنگ کے خاتمہ پران کی جگہ عبداللہ بن عباس متعین ہوئے۔ کوفہ میں سکونت اختیار کی اور امیر شام کے دور حکومت میں وفات پائی۔

## ۱۵۔ سعید بن مسعود ثقفی:

حضرت امیر مختار بن ابی عبیدہ ثقفی کے چھاتے، صفين میں اہل کوفہ کے سات دستوں میں سے ایک دست کے افسر مقرر ہوئے۔ حضرت کی طرف سے مائن کے والی تھے۔ جب حضرت امام حسن علیہ السلام فوج کی بغوات کی وجہ سے ابن پثیر اسدی کے ہاتھوں سے خنی ہوئے تو مائن میں سعید ہی کے ہاں منزل کی اور انہوں نے ہی ان کے علاج معا الجا کا سروسامان کیا۔

اتا پتا بتانا گوارا نہ کیا، جس کی بنا پر حاجاج نے سب کے وظائف روک لیے۔ جب جناب کمیل کو معلوم ہوا تو کہنے لگے میں بہت جی چکا ہوں مجھے جینے کی آرزو نہیں ہے میں اپنی قوم کو بھوکا مرتا نہیں دیکھ سکتا۔ یہ کہہ کر اٹھ کھڑے ہوئے اور حاجاج کے ہاں پہنچ گئے، حاجاج ان کے ساتھ نہایت سختی اور درشتی کے ساتھ پیش آیا، کمیل نے بھی اس کی ہربات کا جواب اُسی کے لب ولہجہ میں دیا اور کہا اس وقت میں تمہارے قبضہ میں ہوں تم جو چاہو میرے ساتھ سلوک کرو، کل میرا اور تمہارا فیصلہ اللہ کی بارگاہ میں ہوگا، مجھے موت کی پرواہ نہیں ہے، میرے سید و سردار علی بن ابی طالب علیہ السلام مجھے خبر دے گئے تھے کہ ”تم ایک ظالم و سفاک کے ہاتھوں قتل ہو گے“، حاجاج نے کہا: ”مجھے تیری تلاش بھی اسی غرض سے تھی“، یہ کہہ کر حکم دیا کہ ان کی گردان مار دی جائے، چنانچہ وہ اسی مقام پر شہید کر دیئے گئے، شہادت کے وقت آپ کی عمر مبارک نوے (۹۰) برس تھی اور مزار مبارک کوفہ اور بحیرہ کے درمیان زیارت گاہ خلائق ہے۔

## ۱۶۔ عمر بن ابی سلمہ:

ام المؤمنین حضرت بی بی ام سلمہ (رضی اللہ عنہا) کے بطن سے ابو سلمہ بن عبد الاسد مخزومی کے فرزند تھے ۲۷ ہجری میں جہشہ میں پیدا ہوئے وفات رسولؐ کے وقت ان کا سن نوبس کا تھا۔

میدان جمل میں امیر المؤمنینؑ کے میسرہ لشکر کے سردار تھے امام علی علیہ السلام نے انہیں بھرپُر اور کا والی مقرر کیا، جب حضرتؓ نے صفين کا ارادہ کیا تو انہیں بھرپُر سے واپس بلا لیا اور جنگ کے بعد فارس کے حاکم بنائے گئے ۸۳ ہجری میں مدینہ منورہ میں انتقال فرمایا۔

تھے، جبکہ فریق مخالف سے پنیسٹھ (۲۵) ہزار یا کم از کم بروائیتے پینتا لیں ہزار افراد کام آئے۔

یہ خونی ہنگامہ امیر شام اور ان کے دست راست عمر و بن عاص کے ذوق سر بلندی اور ہوس اقتدار کی پیداوار تھا۔ امیر شام خلافت ثانیہ کے دور سے شام پر حکومت کرتے چلے آرہے تھے اور عمر و بن عاص مصر کا گورنر رہ چکا تھا، امیر شام ہر قیمت پر اپنے اقتدار کو بحال رکھنا چاہتے تھے۔ عمر و مصر کے اقتدار رفتہ کو پھر سے حاصل کرنے کی فکر میں تھا۔ یہ اقتدار پسند افراد کا طبعی خاصہ ہے کہ وہ حکومت اور امارت سے روشناس ہونے کے بعد ہر حیلہ و تدبر سے اسے باقی و برقرار رکھنا چاہتے ہیں، خواہ وہ اخلاق و دیانت کی قدر وہ کوچل کر اور حق و انصاف کے تقاضوں سے منہ موڑ کر جنگ اور خوزریزی میں اترنا پڑے یا حیلہ و فریب کی راہ کو اختیار کرنا پڑے۔

چنانچہ امیر شام نے اپنے اقتدار کے تحفظ کے لیے قصاص کا شاخسا نہ کھڑا کیا اور عوام کو مشتعل کر کے انہیں جنگ کے شعلوں میں جھونک دیا اور عمر و بن عاص نے امارت مصر کی خاطر ہر چیز داؤ پر گادی اور حق کو جانے اور پہچانے کے باوجود باطل کی ہمتوںی پر آمادہ ہو گیا۔ چنانچہ تاریخ کامل ابن اثیر جلد ساص ۱۴۱ میں ہے کہ اس نے اپنی دنیا طلبی کا واشگاف الفاظ میں اعتراف کرتے ہوئے امیر شام سے کہا: ”خدا کی قسم! اگرچہ ہم تمہارے ساتھ ہو کر قصاصِ خون کے سلسلے میں جنگ کر رہے ہیں، مگر دل کے اندر جو ہے سو ہے، جبکہ تم اس شخص سے برس پیکار ہو جس کی سبقت اسلام میں، دنی فضیلت اور رسول خدا سے قربانی کا تمہیں علم ہے، لیکن ہم تو فقط اس دنیا کے درپے ہیں“

امیر شام نے قصاص کے نام پر ایک بھاری بجوم اپنے گرد جمع کر کے جنگ چھیڑ دی، مگر وہ سمجھتے تھے کہ اس کا نتیجہ عروج یا زوال یعنی تخت یا تختہ ہے، اس لیے

## ۱۶۔ عبد اللہ بن عباس:

حضرت رسالت آب ملئی جلیلہ کے چچازاد بھائی تھے، امیر المؤمنین نے انہیں یمن کی امارت پر دکی جب مُسر بن ارطاء نے یمن پر حملہ کیا اور ان کے دو معصوم بچوں کو بڑی بے دردی سے قتل کر دیا تو یہ اس کے مقابلہ کی تاب نہ لا کر یمن سے نکل کھڑے ہوئے، جس پر امیر المؤمنین نے انہیں سرزنش کی۔

## ۱۷۔ حسان بن حسان بکری:

امیر المؤمنین علیہ السلام کی طرف سے ”انبار“ کے والی تھے، جب امیر شام نے عراقی سرحدوں پر تاخت و تاراج (لوٹ مار) شروع کی تو سفیان بن حوف غامدی نے چھ ہزار کے لشکر کے ساتھ انبار پر حملہ کر دیا اور حسان کو ان کے نیس (۳۰) ہمراہ یوں کے ساتھ شہید کر دیا۔

## جنگ صفين

”صفین“، مغربی عراق میں دریائے فرات کے کنارے ”رقہ“ اور ”باس“ کے درمیان ایک جگہ کا نام ہے، جہاں پر امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام اور امیر شام کے درمیان تاریخ اسلام کی ایک نہایت ہی مہیب اور ہولناک جنگ لڑی گئی جس کی مثال تاریخ میں مانا محال ہے اور یہ جنگ کیم صفر ۳۷ھ کو شروع ہوئی اور دو صفر ۳۸ھجری کو بروز جمعہ ختم ہوئی، اس مقام پر فوجوں کا قیام ایک سو دس دن رہا اور نوے معمر کے پیش آئے، نوے ہزار کے قریب افراد مارے گئے، جن میں سے امیر المؤمنین کے لشکر سے بچپن ہزار افراد شہید ہوئے، جن میں سے اسی (۸۰) اصحاب بدربین اور تریسٹھ (۶۳) بیعت رضوان میں شریک ہونے والے صحابہ کرام

تابانیوں کے ساتھ چمک اٹھا تھا، مگر شامیوں کی کج بھنی اور کچ فکری نے ان کی آنکھوں سے نورِ بصیرت پھیلنے کے لیے چھوڑ دیا اور وہ با غی گروہ کو پہنچانے کے بعد با غی گروہ سے چھٹے رہے۔

جب اس قسم کے حربوں کے باوجود شکست ناگزیر نظر آئی تو ایسی پُرفیب چال چلی گئی کہ جنگ کا پانسہ پلٹ گیا اور عین اس وقت جب شامیوں کی شکست یقینی ہو چکی تھی میدانِ لاشوں سے پٹ چکا تھا اور پچھے کچھ لوگ راہ فرار ڈھونڈ رہے تھے کہ ان میں کے پانچ آدمیوں نے دمشق کا مصحفِ اعظم پانچ نیزوں پر بلند کیا اور اس کے علاوہ جتنے قرآن مہیا ہو سکے، نیزوں پر اٹھائے گئے اور کچھ لوگوں نے تو انہیوں پر جز دان لپیٹ کر انہیں قرآن کی صورت میں نیزوں پر آویزاں کیا اور چیخ چیخ کر کہنے لگے کہ ہمارے اور تمہارے درمیان یہ قرآن ہے، آؤ اپنے جھگڑے اسی کی روشنی میں نمٹا کیں اور جنگ ختم کریں، یہ حرہ بہ اتنا کارگر ثابت ہوا کہ بڑھتے ہوئے قدمِ ختم گئے اور چلتی ہوئی تلواریں رک گئیں۔

امیر المؤمنین نے عراقیوں کو دشمن کے مکروہ فریب سے آگاہ کیا مگر وہ اپنی بات پڑا گئے، ان میں کچھ تو وہ تھے جو امیر شام سے ساز باز کیے ہوئے تھے اور کچھ اپنی سادہ لوحی کے وجہ سے یہ سمجھ بیٹھے کہ واقعہ قرآن کی طرف دعوت دی جا رہی ہے، مگر انہوں نے اتنا نہ سوچا کہ اگر قرآن کی طرف یہ دعوت دینے والے قرآن پر عمل کرنے والے ہوتے تو وصی رسول کے ساتھ جنگ ہی نہ کرتے، اگر کرنا ہی تھی تو شروع کرنے سے پہلے قرآن کی طرف دعوت دیتے جس طرح امیر المؤمنین نے جنگِ جمل میں آغاز جنگ سے پہلے قرآن کی طرف دعوت دی تھی یا جنگ کے دورانِ قرآن کے فیصلے پر آمادگی ظاہر کرتے، مگر انہیں قرآن اس وقت یاد آتا ہے جب شکست کے بادل ان کے سروں سے منڈلانے لگتے ہیں اور حریف کی تلواروں سے بچاؤ کی کوئی صورتِ نظر

انہوں نے جنگ چیتے کے لیے کوئی حرہ بہ اٹھانے رکھا، خواہ اس سے شرافت پر حرف آتا ہو یا انسانیت داغدار ہوتی ہو، چنانچہ صفين میں وارد ہوتے ہی پہلا قدم یہ اٹھایا کہ فرات پر پھرا بھادیا اور اس کے جواز میں یہ کہا کہ: آخر ان لوگوں نے بھی تو خلیفہ مظلوم پر پانی بند کر دیا تھا، حالانکہ اگر انہیں پانی بند کرنے کا مشورہ دیا بھی جاتا تو انہیں یہ کہنا چاہیے تھا کہ علیٰ پر پانی بند نہ کیا جائے، کیونکہ محاصرہ کے دنوں میں خلیفہ کے ہاں اگر کسی نے پانی پہنچایا تھا تو وہ علی بن ابی طالب ہی تھے۔

اس کے برعکس جب امیر المؤمنین کی فوجوں نے گھاٹ پر قبضہ کر لیا اور لوگوں نے امیر شام کے طرزِ عمل کا جواب دیے ہی طرزِ عمل سے دینا چاہا تو آپ نے فرمایا: غلط رو ش کا جواب غلط رو ش نہیں ہے، فوراً گھاٹ خالی کر دیا جائے اور کسی کو پانی سے نہ روکا جائے، حالانکہ پانی روک کر کہہ سکتے تھے کہ انہوں نے پہلے پانی بند کیا پھر ہم جو اپنی روک رہے ہیں۔ مگر حضرت امام علی علیہ السلام یہ گوارانہ کر سکتے تھے کہ ایسا اقدام کریں جس سے ان کی بلند نسبت و سمعت قلبی اور عالیٰ نظری محروم ہوتی ہو۔

اسی طرح سے جب عمار یاسر کی شہادت سے ان لوگوں کا با غایبانہ موقف بے نقاب ہو گیا تو انہوں نے فوراً بات بنائی کہ عمار کے قاتل علی ہیں جو انہیں لے کر آئے تھے۔ یہ اتنی کھلی ہوئی خلافِ حقیقت بات تھی کہ اسے دغل و فریب ہی نہیں کہا جا سکتا بلکہ یہاں بڑی ڈھنڈائی کے ساتھ ایک واضح حقیقت کو جھٹالایا جاتا ہے۔

حیرت تو اس بات پر ہوتی ہے کہ اہل شام اس عقل سے کوسوں دور تاویل پر کیونکر مطمئن ہو گئے، اگر ان میں کچھ عقل و شعور ہوتا تو معاملہ دگرگوں ہو جاتا، جنگ کا رخ پلٹ جاتا اور جو تلواریں اس کی حمایت میں چل رہی تھیں وہ ان پر اور ان کے خصوصی مشیروں پر چلنے لگتیں، اس لیے کہ ان کا اور ان کے گروہ کا بہص رسول با غی گروہ ہونا روز روشن کی طرح واضح ہو چکا تھا، باطل کے دھنڈ لکھ چکے تھے اور حق پوری

مصلحت یا قبائلی دباؤ کے زیر اثر شریک جنگ ہو گئے تھے مگر نہ ان کے خیالات میں ہم آہنگی تھی اور نہ اطاعت و فرمانبرداری کا جذبہ اور پھر اشاعت بن قیس اور خالد بن معمر جیسے لوگ امیر شام کے ہاتھوں پر بکے ہوئے تھے، انہیں قرآن کی آڑ میں شورش انگزی کا موقع مل گیا اور جنگ کا نقشہ الٹ دینے میں شامیوں کی ہاں میں ہاں ملانا شروع کر دی۔ اشاعت بن قیس امیر المؤمنین کے متنبہ کرنے کے باوجود قرآن کی صفوں میں آکھڑا ہوتا اور چیخ چیخ کر کہتا کہ اے لوگو! علی کو مجبور کر دو کہ وہ قرآن کو حکم (ثالث) تسلیم کریں اور اس خوزریزی کو روکیں، کیونکہ حضرت امیر علیہ السلام کی فتحیابی کی صورت میں اسے کوئی فائدہ نظر نہیں آ رہا تھا اور حضرت کونا کام بنا کر ایک لاکھ کا انعام تو کہیں نہ گیا تھا جو امیر شام نے اس کے لیے مقرر کیا ہوا تھا اور ہو سکتا ہے کہ اس کے صلہ میں کسی صوبہ کی گورنری کی توقع بھی لیے ہوئے ہو۔

### جنگِ نہروان:

عراق کے دریائے دجلہ کے کنارے واسطہ اور بغداد کے درمیانی علاقے میں موجود یہاں توں پر مشتمل علاقہ ”نہروان“ کہلاتا ہے، جہاں پر امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام اور خوارج کے درمیان جنگ واقع ہوئی۔ خوارج ان لوگوں کو کہتے ہیں جو ابتداء میں تو حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کے ساتھ تھے اور آپ ہی کی قیادت میں جنگ صفين میں شریک ہوئے۔

جیسا کہ بیان ہو چکا ہے کہ جب امیر شام نے دیکھا جنگ میں اس کی شکست یقینی ہو گئی ہے تو قرآن کو نیزوں پر بلند کر کے یہ پیشش کی کہاب ہمارے اور تمہارے درمیان یہ قرآن ہی فیصلہ کرے گا اور دو آدمی مل کر اس کا جو فیصلہ کریں گے وہ ہم سب کو منظور ہو گا، ان میں سے ایک آپ کی طرف سے اور ایک ہماری طرف سے

نہیں آتی۔

امیر شام کی اس کامیابی میں جو عناصر کا فرماتھے، ان میں مکروف فریب کے علاوہ اہل شام کی اطاعت اور بے چون و چرا سر تسلیم خم کیے رہنے کا بڑا دخل ہے۔ انہوں نے نہ جنگ میں تامل کیا اور نہ جنگ سے دستبرداری میں چون و چرا سے کام لیا، ان کی اندر حادہ نہیں پیرودی کا یہ عالم تھا کہ جب ان کے امیر نے صفين کی طرف جاتے ہوئے بدھ کے دن نماز جمعہ پڑھادی تو نہ کسی نے اسے روکا اور نہ کوئی اس پر متعرض ہوا۔ چنانچہ مسعودی اپنی تاریخ مردن الذهب جلد ۲ ص ۲۷ میں تحریر کرتے ہیں کہ ”وہ اپنے امیر کے اس حد تک مطیع اور فرمانبردار تھے کہ انہوں نے صفين کی طرف جاتے ہوئے ”صَلَّىٰ بِهِمْ عِنْدَ مَسِيرِهِمُ إِلَى صَفَّيْنَ الْجُمُعَةِ فِي يَوْمِ الْأَرْبَعَاءِ“ بدھ کے دن نماز جمعہ پڑھادی۔

امیر شام نے اپنے بیس سالہ دورِ اقتدار میں انہیں اسلام کے احکام و آداب سے روشناس نہیں ہونے دیا، مباداً اگر ان میں اسلامی شعور پیدا ہو گیا تو وہ حق و ناحق اور جائز ناجائز میں امتیاز کرنے لگ جائیں گے اور ان کی بے شعوری اور بے خبری سے جو فائدہ حاصل کیا جاسکتا ہے، اس سے محروم ہونا پڑے گا، یہی وجہ ہے کہ وہ جناب علی علیہ السلام کو نہ جانتے تھے نہ پہچانتے تھے اور نہ ان کے علمی و عملی منزلت سے واقف تھے اور نہ ان کے زہد و تقویٰ کی بلندی سے آگاہ تھے، چنانچہ صفين میں ایک شامی نے بر ملا کہا: ہم علی سے اس لیے برس پیکار ہیں کہ نہ وہ خود نماز پڑھتے ہیں اور نہ ان کے ساتھی نماز گزار ہیں، اس نے تو وہی کچھ کہا جو اس نے امیر شام اور شامیوں سے سناتھا، مگر جب ہاشم بن عقبہ نے اسے توجہ دلائی تو اس کی غلط فہمی دور ہوئی اور وہ شامیوں کی صفائض سے کٹ کر الگ ہو گیا۔

ادھر امیر المؤمنین علیہ السلام کے شکر میں ایسے افراد بھی شامل تھے جو کسی

بہر حال حضرت نے جس قدر بھی انہیں نصیحت کی اور سمجھایا کہ تم اچھی طرح جانتے ہو کہ میں تحریکیم کے مخالف تھا اور کہتا تھا کہ امیر شام اور عمر بن عاصی تمہیں دھوکہ دے رہے ہیں ان کی چالوں میں نہ آؤ، مگر تم نے میری ایک نہ سنی بلکہ مجھے ایسا کرنے پر تم ہی نے مجبور کر دیا تھا، اب چونکہ میں ان سے وعدہ کر چکا ہوں، لہذا اچھے ماہ تک ان کے فیصلے کا انتظار کرتے ہیں، اگر ان کا فیصلہ قرآن مجید سے ہٹ کر ہوگا تو پھر کوئی فیصلہ کریں گے، جب تک مدت پوری نہیں ہوتی میں اس سمجھوتے کو یک طرفہ طور پر ختم نہیں کر سکتا۔

ان باتوں کا ان لوگوں پر کوئی اثر نہ ہوا، بلکہ اللہ اکھنے لگے: ہم نے اس دن غلطی کی اور اب اس کی حقیقت کا پتا چلا ہے، لہذا ہم توبہ کرتے ہیں آپ بھی توبہ کریں، ورنہ ہماری آپ سے بہر صورت جنگ ہوگی۔

وہ اسی طرح اپنی ہٹ دھرمی پر قائم رہے اور آخر ایک دن سب نے مل کر فیصلہ کر لیا کہ آپ سے جنگ کرنا ناگزیر ہو گیا ہے۔ انہوں نے ”عبداللہ بن وہب“ کو اپنا امیر بنایا اور طے کیا کہ سب لوگ نہروان کے مقام پر اکٹھے ہوں تاکہ بصرہ سے آنے والے ان کے دوست یا رہبی وہاں پہنچ جائیں اور پھر مل کر جنگ کا اعلان کریں گے۔

وہ لوگ حضرت علیؓ اور ان کے پیروکاروں کو کافر و مرتد سمجھتے تھے، چنانچہ اگر کسی وقت حضرت علیؓ کے کسی پیروکار کو پکڑ لیتے تو اسے دردناک ترین صورت میں سزا دیتے اور موت کے گھاٹ اتار دیتے تھے، یہاں تک کہ حضرت کے ایک صحابی عبد اللہ بن نجیب اور ان کی بیوی کا جس کے شکم میں بچہ بھی تھا سر قلم کر کے ان کی بیوی کا شکم چاک کر دیا، اس طرح سے انہوں نے کئی بے جرم و خطأ افراد نہایت دردناک صورت میں شہید کر دیئے۔

مقرر کیا جائے گا، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ حضرت امیر علیہ السلام کے لشکر میں سے بہت سے لوگ اس جھانسے میں آگئے اور حضرت کو بھی یہ فیصلہ قبول کرنے پر مجبور کر دیا اور ساتھ ہی صاف طور پر کہہ دیا کہ اگر آپ نہیں مانتے تو پھر جو تواریں لشکر شام کی طرف اٹھی ہوئی ہیں ان کا رخ آپ یہ طرف کر دیا جائے گا۔ حضرت نے بارہ انہیں سمجھانے بجھانے کی کوشش کی اور کہا کہ سب دھوکہ ہے، فیب ہے، شکست سے نکلنے کی ایک چال ہے، مگر وہ آپ کی ایک بات بھی نہ مانے۔ بالآخر حضرت نے ان کی بات کو مان کر جنگ کے ختم کرنے کا اعلان کر دیا، مگر جنگ بندی کا اعلان ہوتے ہی انہی لوگوں میں سے بہت سے افراد نے آپ پر اعتراض شروع کر دیا کہ دینی امور میں افراد کی حکمیت (ثاثی) کو کیوں قبول کیا ہے؟

اس پر حضرت نے انہیں ہزار سمجھانے کی کوشش کی کہ یہ تم ہی لوگ تھے جنہوں نے مجھے ایسا کرنے پر مجبور کیا جبکہ میں نے اپنے فرائض کی ادائیگی میں کسی قسم کی سستی کا اظہار نہیں کیا۔ مگر آپؓ کی کسی بات کو نہ مانا گیا اور کوذ کی طرف پہنچنے کے وقت سے لے کر کوفہ پہنچنے تک اسی اعتراض کو دھراتے رہے اور جب کوفہ والوں آگئے تو حکم کھلا آپؓ کے خلاف علم بغاوت بلند کر دیا اور زبان پر جسارت آمیز انداز میں آپؓ کے خلاف کفریہ کلمات کی نسبت دینے لگے اور ”لَا حُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ“، ”کانعہ بلند کر دیا کہ خدا کے علاوہ کسی کو فیصلے کا حق حاصل نہیں ہے اور یہ امیر المؤمنین علی علیہ السلام پر ایک قسم کا طنز تھا کہ آپؓ نے انسانوں کے فیصلوں کو قبول کرنے پر رضا مندی ظاہر کر دی ہے، جو حکم خداوندی کے سراسر خلاف ہے۔

حضرت جب بھی مسجد میں خطبہ دیتے تو وہ اسی نعرہ کے ساتھ آپؓ کی گفتگو کے خلاف ہلڑ مچا دیتے تو آپؓ جواب میں فرماتے ”کلمة حق یراد بها الباطل“ بات تو پچی کہتے ہیں لیکن اس کا مقصد غلط لیتے ہیں۔

لشکر خوارج کے سامنے آ کر بلند آواز سے کہا: جو شخص اس علم کے نیچے آجائے گا وہ امان میں ہو گا اور جو میدان چھوڑ کر چلا جائے گا اس کے لیے بھی امان ہے، اس کے بعد امام علیہ السلام نے اپنے لشکر کو آمادہ جنگ ہونے کے لیے حکم دیا اور فرمایا: جب تک دشمن پہلی نہ کرے تم لوگوں نے جنگ نہیں کرنی، اسی اثناء میں دشمن کے لشکر سے ایک آواز اٹھی: ”جلدی کرو، بہشت کی طرف!!“ یہ کہہ کر انہوں نے حضرت کے لشکر پر دھاوا بول دیا، اس پر حضرت نے فرمایا: ”اب تمہیں اجازت ہے کہ خوب جنگ کرو“ جب جنگ شروع ہوئی تو خوارج میں سے کچھ لوگ انہیں چھوڑ کر نکل گئے، کچھ حضرت کے لشکر سے آملاً، عبداللہ بن وہب کے پرچم تلے چار ہزار کے لشکر میں سے صرف ایک ہزار آٹھ سو افراد باقی رہ گئے، علی علیہ السلام کے لشکر نے ایک حملہ سے ان سب کا کام تمام کر دیا اور جیسا کہ امیر المؤمنین علیہ السلام نے پیش گوئی کی تھی ان میں سے صرف نو (۹) افراد باقی نچھے تھے اور یہ واقعہ ۲۸ھ میں رونما ہوا۔

### خوارج کون تھے؟

خارجیت کے جاثیم حضور رسالت آب طیبینہم کے زمانہ ہی سے پیدا ہو چکے تھے، جواندر ہی اندر بڑھتے اور پھیلتے رہے، یہ لوگ اسلام کا لبادہ اوڑھ کر اسلام کے خلاف سمازشیں کرتے تھے جیسی کارروائیوں میں حصہ لیتے۔ ان کی گستاخی کا یہ عالم تھا کہ حضور رسالت آب طیبینہم کی دیانت اور عدالت پر حملہ کرنے سے بھی نہ چوکتے، چنانچہ جب حضور اکرمؐ نے غزوہ حنین کا مال غنیمت وادی بحرانہ میں تقسیم فرمایا اور تازہ مسلمان ”مولفۃ القلوب“ کی دل جوئی کے لیے اپنے حصہ میں سے انہیں اور وہ کی نسبت زیادہ دیا تو اس گروہ سے ایک فرد ”ذوالخویصہ“ تھیں نے گستاخانہ لجھے میں آپؐ سے کہا: ”آپؐ عدل و انصاف کریں“ اس پر حضرتؐ نے فرمایا: ”حیف

عوام ان کے اس بہیانہ طریقے سے سخت تنگ آچکے تھے، ادھر حضرت علی علیہ السلام امیر شام کے ساتھ جنگ کے لیے تیاری کر رہے تھے۔ لوگوں نے آپ سے درخواست کی پہلے آپ ہمیں ان لوگوں کے شر سے بچائیں پھر اپنے اصلی دشمن کی طرف چلیں گے۔ حضرت نے ان کی یہ رائے مان لی اور کوفہ سے سیدھے نہروان کی طرف روانہ ہو گئے، جب وہاں پہنچنے تو ان سے فرمایا: تم میں سے جنہوں نے کسی بے گناہ کو قتل کیا ہے اس کو ہمارے سپرد کرو تو ہم تمہیں کچھ نہیں کہیں گے ورنہ تم سب کو تہہ تیغ کر دیں گے، انہوں نے مل کر کہا: ہم سب قاتل ہیں اور آپ کے خون کو بھی مباح سمجھتے ہیں“

جب حضرت نے دیکھا کہ ان کے ساتھ لڑائی کے سوا کوئی چار انہیں تو اپنی فوج کو منظم کر کے جنگ کے لیے تیار ہو گئے، خوارج کا لشکر مشرق کی طرف اور امیر المؤمنینؐ کا لشکر مغرب کی طرف تھا خوارج نہر کے مغربی کنارے پر تھے، اتنے میں امام کے اصحاب میں سے ایک شخص نے آ کر آپؐ کو اطلاع دی کہ خوارج کا لشکر نہر کو عبور کر کے آ رہا ہے، امامؐ نے فرمایا: نہ، ابھی تک انہوں نے نہر کو عبور نہیں کیا اور نہ ہی وہ عبور کر سکیں گے، بلکہ انہیں نہر کے اسی مغربی کنارے ہی موت کے گھاٹ اتار دیا جائے گا۔ اتنے میں ایک اور شخص نے آ کر بتایا کہ وہ نہر کو عبور کر چکے ہیں۔ امامؐ نے فرمایا: غلط ہے ایسا ہو ہی نہیں سکتا اس لیے نہ تو میں نے کبھی جھوٹ بولا ہے اور نہ ہی حضور اکرمؐ نے مجھے جھوٹی خبر دی ہے، وہ کبھی نہر کو عبور نہیں کر سکیں گے بلکہ ان میں سے دس سے کم افراد زندہ نکلیں گے اور تم میں سے دس سے کم لوگ مارے جائیں گے۔

چنانچہ جب دونوں فوجوں کا آمنا سامنا ہوا تو معلوم ہوا کہ ابھی تک خوارج نے نہر کو عبور نہیں کیا تھا اور ان کا لشکر چودہ ہزار سپاہیوں پر مشتمل تھا، امیر المؤمنینؐ نے اپنا علم حضرت ابوالیوب الانصاری کے ہاتھ دیا اور اس علم کا نام ”علم امان“ رکھا، ابوالیوب نے

وہ وہاں سے جا چکا تھا، آپ نے پلٹ کر پیغمبرؐ کی خدمت میں عرض کیا کہ وہ جا چکا ہے، تو حضورؐ نے فرمایا: اگر وہ قتل ہو جاتا تو فتنہ دب جاتا، وہ اسی گروہ کا ایک فرد تھا جو دین سے اس طرح نکل جائے گا جیسے تیرکمان سے نکل جاتا ہے۔

### مظلومیت علیؑ بزبان علیؑ

حضرت علیؑ کی ایک بڑی مظلومیت یہ بھی تھی کہ انہیں ایسے گندم نما جو فروش کلمہ پڑھنے والوں کا سامنا کرنا پڑا اور ان سے جنگ ناگزیر ہو گئی تھی۔

شرح بن ابی الحدید جلد ۱۰۸ ص ۱۰۸ میں ہے امیر المؤمنین علیؑ فرماتے ہیں: ”أَخَافِتُنِيْ قُرَيْشٌ صَغِيرًاً وَ اَنْصَبَتُنِيْ كَبِيرًاً حَتَّىْ قُبِضَ رَسُولُ اللَّهِ فَكَانَتِ الطَّامِةُ الْكُبُرِيَّ، وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىِ مَاتَصِفُونَ“ قریش نے بچپن میں اذیتیں پہنچائیں، جب بڑا ہوا رسول پاک (ص) کے ساتھ رہنے لگا تو مجھ سے دشنی کی کوئی حد نہ چھوڑی، جب رسول خدا (ص) اس دنیا سے رخصت ہوئے تو انہوں نے مجھ پر ظلم و ستم کر کے قیامت برپا کر دی۔

شرح فتح البلاغہ از مرحوم فیض الاسلام ص ۲۷۳، ۹۲ کے مطابق آپؐ ہی فرماتے ہیں:

انہوں نے اپنی تمام اذیتوں، دشمنیوں اور مظالم کا سلسلہ جاری رکھا، توجہ میں اس دنیا سے چلا جاؤں گا تو پھر \_\_\_\_\_ جب بنی امیہ کی حکومت کا خاتمه ہو جائے گا اور وہ کمزور اور ذلیل و خوار ہو جائیں گے تو \_\_\_\_\_ اس بات کی تمنا کریں گے کہ

ہے تجھ پر اگر میں عدل نہیں کروں گا تو پھر کون کرے گا؟“

یہ لوگ اظاہر شعائر اسلام اور احکام دین کے پابند اور نماز، روزہ اور تلاوت قرآن کریم کے دلدادہ تھے مگر روح اسلام سے مکمل طور پر نا آشنا اور دین کی حقیقت سے بے خبر تھے، چنانچہ حضرت رسول اکرم ﷺ نے ان کے بارے میں فرمایا ہے جیسا کہ تاریخ بغداد جلد اول ص ۱۶۰ میں ہے:

”میری امت دو فرقوں میں بٹ جائے گی اور ان دونیں سے ایک فرقہ نکل کھڑا ہو گا، اس فرقہ کے لوگ سرمنڈوائے، موخضیں باریک کٹوائے اور آدھی پنڈلیوں سے تمہبند ہے ہوں گے۔ وہ قرآن کی تلاوت کریں گے مگر قرآن ان کے حق سے نیچہ ہیں اترے گا، انہیں وہ شخص قتل کرے گا جو مجھے اور اللہ کو زیادہ محظوظ ہو گا،“

ان کی ظاہری وضع قطع، عبادت میں دلچسپی، نمازوں میں خضوع و خشوع اور پیشانیوں پر پڑے ہوئے گھٹوں کو دلکھ کر اکثر لوگ ان کے فریب کا شکار ہو جاتے تھے، ان کی نمازوں کی یہ کیفیت تھی کہ صحابہ کرام بھی متاثر ہوئے بغیر نہ رہتے تھے۔ چنانچہ ایک مرتبہ حضرت رسالت مآبؐ نے اسی ”ذوالخوبیصرہ“ کو سجدہ میں دیکھا، آپؐ نماز پڑھ کر فارغ ہو گئے مگر وہ اسی طرح سجدہ میں پڑا تھا، آنحضرت نے پلٹ کر حضرت ابو بکر سے کہا کہ تم جاؤ اور ذوالخوبیصرہ کو قتل کر دو، حضرت ابو بکر نے اسے بڑے خضوع و خشوع کے ساتھ نماز پڑھتے دیکھا تو اسے قتل کرنا مناسب نہ سمجھا اور واپس پلٹ آئے، پھر حضورؐ نے حضرت عمر کو اس کے قتل پر مامور کیا وہ بھی اسے نماز پڑھتے۔ دلکھ کرواپس لوٹ آئے اور آکر کہا کہ وہ تو نمازی ہے، میرا دل نہیں مانا کہ اسے قتل کروں۔ آخر حضور پاکؐ نے حضرت علیؑ کو بھیجا مگر امیر المؤمنینؐ کے پہنچنے سے پہلے

خدا کی رحمتیں ہوں اس روح پر جسے قبرنے آغوش میں لے لیا ہے اور حقیقت یہ ہے کہ عدل و وعدالت ہی اسی خاک میں دفن کئے جا چکے ہیں۔

یہ سن کرامیرشام نے پوچھا: ”یہ اشعار تم نے کس کی شان میں پڑھے ہیں؟“ اس نے جواب دیا: ”مولانا علی مرتضیٰ کی شان میں“ خدا کی قسم جب میں اس شخص کی شکایت لے کر موڑا کی خدمت میں حاضر ہوئی جوان کی طرف سے حکومت کر رہا تھا اور اس نے ظلم و جور کا سلسلہ شروع کر دیا تھا، اس وقت مولانا مازپڑھنے کیلئے کھڑے ہوئے تھے، جب مجھے دیکھا تو فوراً میری طرف متوجہ ہو کر میرے آنے کا مقصد پوچھا، میں نے عرض کیا:

”آپ کافرستادہ ہمارے اوپر ظلم و ستم کر رہا ہے !!“ یہ سن کر آپ رو دیئے اور بارگاہ رب العزت میں عرض کی: ”خداؤند ان لوگوں کا ہے کہ میں نے اسے اس لئے نہیں بھیجا کہ وہ جا کر تیرے بندوں پر ظلم کرنے لگے“

اس نمائندہ کا ظلم یہ تھا کہ زکوٰۃ لیتے وقت وہ پیانے کو بھر کر مثلاً لبریز کر کے لیتا تھا جب لوگوں نے اعتراض کیا کہ ایسا کیوں کرتا ہے؟ تو اس نے جواب دیا کہ: ”میں فقراء کے پیانے بھر کر ہی لوں گا“

مولانا فوراً چڑھے کا ایک ٹکڑا اٹھایا اور اس پر لکھا:

”بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ، فَدُجَانَّكُمْ بَيْنَهُ مِنْ رَبِّكُمْ.....“

”خداؤند رحمٰن و رحیم کے نام سے بینہ اور گواہ آ جکا ہے، لوگوں کو نقصان نہ پہنچا اور زمین پر فساد نہ برپا کرو، تمہارے لئے بہتر ہے کہ جب بھی تم میرا یہ خط پڑھو، تو بیت المال میں سے جو کچھ تمہارے پاس ہے اسے محفوظ کرلو، جب تک کہ میرا بھیجا ہوا کوئی آدمی تمہارے پاس آ کر سے تحویل میں نہ لے“

دنیا اور جو کچھ اس میں ہے دے کر اس کے بدے صرف انہیں ایک بار مجھے دیکھنے کا موقع مل جائے، اگرچہ ایک ذبح کرنے کی دیر یعنی مختصر عرصہ کیلئے ہی کیوں نہ ہو!! تاکہ ان سے میں وہ چیزیں قبول کر لوں جن کا میں آج مطالبه کر رہا ہوں اور مجھے دینے کیلئے راضی ہیں۔

عیسائی مورخ جارج جرداق اپنی کتاب ”علی صوت العدالة الانسانیة“ میں لکھتے ہیں کہ:

اگر عدالت کا نعرہ کسی انسانی جلت سے باہر آیا ہے تو وہ انسان علی مرتضیٰ ہیں۔ آپ تاریخ کا مطالعہ فرمائیں (جبیسا کہ سفینۃ الجمار جلد اص ۱۵۵، نیز کتاب عقد الفراند جلد اص ۲۱۸ میں ہے) تو آپ کو معلوم ہو گا کہ: ”سودہ ہمدانیہ حضرت علی علیہ السلام کی شہادت کے بعد شام آگئی تاکہ معاویہ کے پاس جا کر اس کے نمائندہ ”بُنْزُرُ بْنُ ارطَاءَ“ کے ظلم و ستم کی شکایت کرے، سودہ نے معاویہ سے کہا:

”اے معاویہ! آپ نے ہمارے پاس جو نمائندہ بھیجا ہے وہ ہم پر ظلم و ستم کر رہا ہے لیکن آپ کو معلوم ہونا چاہئے کہ ہم اس قدر گئے گذرے نہیں کہ اپنا دفاع بھی نہ کر سکیں، بلکہ ہم اس کی گوششی بھی کر سکتے ہیں، لیکن فی الحال ہمارا یہ ارادہ نہیں ہے،“ یہ سن کرامیرشام نے کہا: ”تو ہمارے پاس اس لئے آئی ہے کہ اپنے اوپر ہونے والے مظالم کی شکایت کرے، مگر ہمیں اپنے قوم و قبیلہ کی طاقت کا ذکر کے ہمیں ڈرا دھمکا رہی ہے؟ کیا یہ چاہتی ہو کہ میں ابھی حکم دوں اور تجھے سرکش اونٹ پر بٹھا کر اسی نمائندہ کی طرف بھیج دوں؟“

اس موقع پر وہ شیر دل خاتون امیرشام سے یوں مناطب ہوئی:

صَلَّى اللّٰهُ عَلٰى رُوْحِ تَضَمَّنَهَا فَبَرْفَاصِبَحَ فِي الْعَدْلِ مَدْفُونًا  
فَصَارَ بِالْحَقِّ وَالْإِيمَانِ مَفْرُونًا  
فَدُخَالَ الْحَقَّ لَأَيْمَنِ بِهِ بَدْلًا

## ایمان محسّم امام معظمٰ

۳۶۰

معاویہ اور عرو بن عاص پر، لہذا ان تینوں کو قتل کر کے ہمیں اپنے مقتولین کا انتقام لینا چاہئے۔

ان خارجیوں کی رگوں میں انتقام کا خون تو کھول ہی رہا تھا سب نے اس پر اتفاق کیا اور برک بن عبد اللہ صریحی نے امیر شام کو، عرو بن بکر تمیسی نے عرو بن عاص کو اور عبد الرحمن بن ملجم نے حضرت علی علیہ السلام کو قتل کرنے کا بیڑا اٹھایا اور طے کیا کہ ایک ہی دن اور ایک ہی وقت میں جملہ ہونا چاہئے، تاکہ ان میں سے کسی کو دوسرا کے خبر نہ ہونے پائے، ورنہ ایک کے قتل کی خبر دوسروں کو پوکنا اور ہوشیار کر دے گی۔ چنانچہ برک بن عبد اللہ دمشق کی طرف، عرو بن بکر مصر کی طرف اور عبد الرحمن بن ملجم کوفہ کی طرف چل دیا۔

اس خطرناک کام کے لیے ماہ رمضان کی انیسویں شب اور نماز صبح کا وقت مقرر کیا گیا، چنانچہ برک بن عبد اللہ مقررہ تاریخ پر جامع دمشق آیا اور جب صبح کی جماعت کھڑی ہوئی تو وہ پہلی صفت میں امیر شام کے پیچھے کھڑا ہو گیا، جب وہ رکوع کے لیے جھکے تو اس نے تلوار کا وار کیا جو ان کے عقبی حصے پر پڑا، گھاؤ معمولی تھا چند ذنوں میں بھر گیا اور جملہ آر کو گرفتار کر لیا گیا۔

عرو بن بکر انیسویں شب کو جامع مسجد مصر میں ٹھہر اتا کہ صبح کی نماز میں عرو بن عاص کو قتل کرے، مگر اتفاق ایسا ہوا کہ وہ قوچخ کے عارضہ میں مبتلا ہو گیا اور اس نے اپنی جگہ پر خارجہ بن حذافہ سہی کو نماز پڑھانے کے لیے بھیج دیا، عرو بن بکر اس کو اندر ہیرے میں پہچان نہ سکا اور خارجہ کو عرو بن عاص سمجھ کر قتل کر دیا۔ لوگوں نے اسے کپڑا لیا اور باندھ جکڑ کر عرو بن عاص کے پاس لائے، جب اسے معلوم ہوا کہ ابن عاص کے بجائے خارجہ اس کے ہاتھوں سے قتل ہوا ہے تو اسے اپنی ناکامی پر سخت افسوس ہوا، مگر اب کیا ہو سکتا تھا، جو ہونا تھا وہ ہو چکا، عرو بن عاص نے مخاطب کرتے

## ایمان محسّم امام معظمٰ

۳۵۹

اس کے بعد آپ نے وہ خط بغیر کسی تکلف کے مجھے دے دیا اور میں نے جا کر اسے دے دیا اور وہ ملازم معزول ہو کر ہمارے پاس سے چلا گیا۔

سودہ نے یہ بھی کہا: ”معاویہ! امیر المؤمنین“ تو ہمارے ساتھ یہ برتابہ کریں اور تم ہمیں دھمکیاں دو کہ ”آیا چاہتی ہو کہ ابھی حکم دوں اور تمہیں سرکش اونٹ پر سوار کر کے بسر بن ارطات کے پاس بھیج دوں؟“

جو علیؑ مسجد کوفہ کے منبر پر بار بار یہی کہا کرتے تھے۔ جیسا کہ فتح البلاغہ خطبہ ۲۳ میں ہے کہ: ”مَا زِلْتُ مَظْلُومًا مَأْمُنْدُقْبَضَ رَسُولُ اللَّهِ“ جب سے رسول خدا کی رحلت ہوئی ہے میں مظلوم چلا آر رہا ہوں، آج وہی یہ کہہ کر اس دنیا سے رخصت ہو رہے ہیں۔

”مَا كُنْتُ إِلَّا كَفَارِبٌ وَرَدَوْ طَالِبٍ وَجَدَ“

میری مثال اس پیاسے کی تاریخی میں ایک وسیع و عریض صحراء میں بہتے پانی کی تلاش میں مارا مارا پھر رہا ہو کہ اچانک اسے پانی مل جائے اور خدا سے میری دعا تھی کہ موت کا جو وقت مقرر ہے اس میں مجھے طبعی موت نہیں بلکہ شہادت کی موت آئے اور راہ خدا میں مارا جاؤں تو میری یہ آرزو بھی پوری ہو گئی ہے۔

## شہادت ایمان محسّم

جیسا کہ بتایا جا چکا ہے کہ جنگ نہروان سے چند خوارج فتح گئے تھے اور ان کے ساتھ بعد میں کچھ اور خارجی بھی آمے، چنانچہ انہوں نے سُلْطَنِ هم میں مکہ میں ایک اجتماع کیا اور اپنے نہروان کے مقتولین پر اپنے تاثرات کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ ہمارے بھائی بند لوگوں کے خون کی ذمہ داری تین افراد پر عائد ہوتی ہے: علیؑ،

مجالد کو اس کی مدد کے لیے آمادہ کیا اور ابن حمجم نے شبیب بن جعیرہ الجبھی کو اپنا معاون اور اشعث بن قیس کو اپنا ہمتوں ایسا اور حملہ کے دن اور وقت کا انتظار کرنے لگا۔

امیر المؤمنینؑ اس ماہ مبارک میں باری باری اپنی اولاد اور عبد اللہ بن جعفر کے ہاں روزہ افطار فرماتے، غذا بہت کم ہو چکی تھی، چند قووں پر اکتفا کرتے، تاریخِ کامل ج ۱۹۵ ص ۳ میں ہے فرماتے ہیں: ”أُحِبُّ أَن يَأْتِيَنِي أَمْرُ اللَّهِ وَ آنَا خَمِيْصٌ“ میں چاہتا ہوں کہ جب میری موت آئے تو میں خالی شکم ہوں۔

انیسویں شب کو آپ اپنی دختر نیک اختر حضرت ام کلثومؓ کے ہاں تشریف فرماتھے۔ انہوں نے جو کی دور ویاں ایک پیالہ دودھ کا اور ایک طشتہ ری میں نمک رکھ کر پیش کیا۔ آپ نے اس کھانے کو دیکھا تو فرمایا: میں نے رسول خدا کی بیروتی میں کبھی گوارا نہیں کیا ایک وقت میں دسترخوان پر دو قسم کی چیزیں ہوں، اے میری بیٹی! دنیا کے حلال میں حساب ہے اور حرام میں عقاب ہے، بیٹی کیا تم چاہتی ہو کہ تمہارا باپ زیادہ دیر تک موقف حساب میں کھڑا رہے؟ الہذا ان دو چیزوں میں سے ایک چیز کا اٹھا لو، جناب ام کلثوم نے دودھ کا پیالہ اٹھا لیا اور آپ نے چند لمحے نمک کے ساتھ تناول فرمائے، کھانے سے فارغ ہو کر حسب معمول مصلائے عبادت پر کھڑے ہو گئے، صواعقِ حرقة ص ۱۳۲ میں ہے آج بار بار صحن میں نکلتے، آسان پر نظر کرتے اور ڈوبتے اور جھملاتے ہوئے ستاروں کو دیکھتے اور فرماتے: ”وَاللَّهِ مَا كَذَبْتُ وَلَا كُذِبْتُ إِنَّهَا الْلَّيْلَةُ الَّتِي وُعِدْتُ بِهَا“

خدا کی قسم میں جھوٹ نہیں کہتا اور نہ مجھے غلط بتایا گیا ہے، یہ وہی رات ہے جس کا مجھ سے وعدہ کیا گیا ہے۔

آپ کرب و اضطراب کی حالت میں کبھی سورہ یاسین کی تلاوت کرتے، کبھی ”إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ“ اور کبھی ”لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ“

ہوئے کہا: ”تم نے تو مجھے قتل کرنا چاہا مگر قضاۓ کے تیر کا رخ خارجہ کی طرف مڑ گیا اور تم اپنے مقصد میں کامیاب نہ ہو سکے“ پھر خارجہ کے خون کے عوض اسے قتل کر دیا گیا۔

عبد الرحمن بن ملجم آخر ماہ شعبان ۴۰ ہجری میں کوفہ آیا اور محلہ بنی کنده میں خوارج کے ہاں قیام کیا، مگر کسی کو اپنے خطرناک ارادہ سے آگاہ کرنا مناسب نہ سمجھا اور نہ اپنے طرزِ عمل سے اپنے موقف کو مشکوک ہونے دیا، اسی اثناء میں اس کی ملاقات ایک خارجی عورت قظام بنت اخضر تمییز سے ہوئی، وہ اسے دیکھتے ہی فریفہ ہو گیا اور جب اسے یہ معلوم ہوا کہ وہ بے شوہر ہے تو اس سے نکاح کی خواہش کی، قظام کا باب اور بھائی جنگ نہروان میں مارے جا چکے تھے اور وہ حضرت علیؑ سے انتقام لینا چاہتی تھی، مگر کامیابی کی کوئی صورت نظر نہ آتی تھی۔ اس خواستگاری سے اس کے انتقام کی افسر دہ آگ پھر سے بھڑک اٹھی اور اسے کامیابی کی جھلک نظر آنے لگی، چنانچہ اس نے کہا: میں راضی ہوں اور میرا حق مہر تین ہزار درہم، ایک غلام ایک کنیز اور علی بن ابی طالب علیہ السلام کا قتل ہے۔

ابن ملجم اس جرم کے ارتکاب پر پہلے سے تلا ہوا تھا، ایک تو وہ اسی مقصد سے یہاں آیا تھا اور دوسرے اس کے پیچھے ایک اور تویی محرك کا فرماہوچ کا تھا، مگر بظاہر اس پر حیرت و استجواب کا اظہار کرتے ہوئے کہنے لگا: علیؑ کو قتل کرنا اتنا آسان کام نہیں ہے، قظام نے کہا: تم اچانک حملہ کر کے اس کا کام تمام کر سکتے ہو، اگر کامیاب ہو گئے تو بہتر و نہ ثواب آخرت تو کہیں نہیں گیا، جس کے تم بہر حال مستحق ہو گے۔

ابن ملجم نے جب دیکھا کہ قظام اس کے خیالات و نظریات سے پوری طرح ہم آہنگ ہے تو کہا میں بھی اسی ارادے سے آیا ہوں اور علیؑ کو قتل کر کے نہروان کے مقتولین کا انتقام لینا چاہتا ہوں۔ قظام نے کہا پھر ہمت اور جرأت سے کام لواور میں اپنے قبیلے سے کہوں گی وہ تمہاری اس بارے مدد کریں، چنانچہ اس نے وردان بن

نے چاہا کہ مسجد تک حضرت کے ہمراپ جائیں مگر آپ نے منع کر دیا، جب آپ مسجد میں تشریف لائے تو مسجد تاریکی میں ڈوبی ہوئی تھی، آپ نے مسجد میں چند رکعت نماز پڑھی اور تعقیبات سے فارغ ہوئے تو خوزیر سحر نمودار ہو گئی تھی، آپ گلدستہ اذان پر تشریف لے گئے اور صبح کی اذان دی، یہ آپ کی آخری اذان تھی جو مسجد سے بلند ہوئی اور کوفہ کے ہر گھر میں سن گئی اور اذان کے بعد **الصلوٰۃ الصلوٰۃ** کہہ کر لوگوں کو نماز صبح کے لیے بیدار کرنے لگے، انہی لوگوں میں ابن ملجم بھی تھا، اسے اونڈھا لیٹھے ہوئے دیکھا تو فرمایا یہ شیطان کے سونے کا انداز ہے، داہنی کروٹ سوہ جو مومنین کا شعار ہے، یا باں میں طرف لیٹھ جو حکماء کا طریقہ ہے، یا پیٹھ کے بل سوجوانیا کا طریقہ عمل ہے، اٹھ اونماز پڑھ۔

حضرت لوگوں کو بیدار کرنے کے بعد محراب عبادت میں کھڑے ہو گئے اور جب نافل صبح کی پہلی رکعت کے سجدہ سے سراٹھایا تو شبیب بن بجھے نے توار سے حملہ کیا مگر توارستوں مسجد سے ٹکرائی اور اس کا دارنا کام رہا۔ پھر ابن ملجم نے زہر میں بھی ہوئی توار سر پر ماری جس سے فرق مبارک شگافتہ ہو گیا، آپ نے بیساختہ فرمایا: **فُزْتُ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ**، ربِ کعبہ کی قسم میں کامیاب ہو گیا ہوں، لوگو! مجھے یہودیہ کے بیٹے ابن ملجم نے قتل کر ڈالا۔

امام منزلہ روح کائنات اور جان عالم ہوتا ہے، جب جان پر بُتی ہے تو اعضاء متاثر اور مصلح ہوئے بغیر نہیں رہتے، چنانچہ اس موقعہ پر آسمان کا نپا، زمین لرزی مسجد کے دروازے آپس میں ٹکرائے اور زمین و آسمان کے درمیان یہ آواز گوئی:

**”تَهَدَّمَتْ وَاللَّهُ أَرْكَانُ الْهُدَىِ، قُسِّلَ ابْنُ عَمِّ  
الْمُضْطَفِيِ، قُتِلَ وَصِيُّ الْمُجْتَبِيِ، قُتِلَ عَلِيُّ  
الْمُرْتَضِيِ“**، خدا کی قسم رکن ہدایت گئے، رسول خدا کے ابن

**الْعَظِيمُ**، پڑھتے اور کبھی کہتے: **”اللَّهُمَّ بَارِكْ لِي فِي الْمَوْتِ“** خدا! میری موت کو میرے لیے بابرکت قرار دے۔ جب جناب ام کلثوم نے یہ کیفیت دیکھی تو عرض کیا: **”بَابَا! آجْ آپْ اتنے پریشان حال کیوں ہیں؟“** فرمایا: **”بَیْنِ! آخرت کی منزل درپیش ہے اور میں اللہ کی بارگاہ میں جانے والا ہوں!“**

جناب ام کلثوم نے آنکھوں میں آنسو بھر کر کہا: بابا! آج آپ مسجد میں تشریف نہ لے جائیں، کسی اور حکم دیجئے کہ وہ نماز پر صادے! فرمایا: **”لَا مَفَرُّ مِنْ قَضَاءِ اللَّهِ“**، قضائے الہی سے نجی نکلنے کی کوئی صورت نہیں ہے۔

ابھی کچھ رات باقی تھی کہ ”ابن ثابان“ موزن نے حاضر ہو کر نماز کے لیے عرض کیا، آپ مسجد کے ارادے سے اٹھ کھڑے ہوئے۔ جب صحن خانہ میں آئے تو گھر میں پلی ہوئی بطنخوں نے اپنے پر پھر پھرائے اور چیختنے چلانے لگیں۔ کسی نے انہیں آپ سے ہٹانا چاہا تو فرمایا کہ انہیں اپنے حال پر چھوڑ دو، ابھی کچھ دیر کے بعد نوح و بکا و نالہ و شیعون کی آوازیں بلند ہوں گی، پوچھا گیا: بابا! آج آپ کیسی باتیں کر رہے ہیں؟ فرمایا: **”كَلِمَةٌ حقٌ تَحَاوِلُهُ جَمِيرٌ زِبَانٌ پَرْ جَارِيٌ هُوَ گَيْا“**، پھر ام کلثوم سے فرمایا: **”بَیْنِ! یہ بے زبان جانور ہیں۔ ان کے آب و دانہ کا خیال رکھنا، اگر ایسا نہ کر سکو تو انہیں رہا کر دینا تاکہ زمین میں چل پھر کر اپنا پیٹ پال سکیں، جب دروازہ کے قریب پہنچ پوچکا کمر میں کس کربانہ اور احیجہ انصاری کے یہ دو شعر پڑھے:**

**أُشْدُدُ حَيَازِيمَكَ لِلْمَوْتِ فَإِنَّ الْمَوْتَ لَا قِيَكَ**

موت کے لیے کمرکس لواس لیے کہ موت تمہارے سامنے آنے والی ہے۔

**وَلَا تَحْزَعُ مِنَ الْمَوْتِ إِذَا حَلَّ بِوَادِيَكَ**

جب موت تمہارے ہاں ڈیرے ڈال لے تو اس پر بیتابی کا مظاہرہ نہ کرو۔

جناب ام کلثوم نے آنسو بھاتے ہوئے اپنے باپ کو الوداع کیا، امام حسن

ان احسانات کا بدله ہے جوانہوں نے ہمیشہ تم پر کیے؟“  
ابن ملجم سر جھکائے خاموش کھڑا رہا اور کسی بات کا جواب نہ دیا۔  
امیر المؤمنین علیہ السلام نے غشی سے آنکھیں کھولیں، اسے دیکھا اور فرمایا کہ ”اے ابن ملجم! کیا میں تیر اچھا امام نہ تھا؟ اور کیا میرے احسانات بھلا دیئے جانے کے قابل تھے؟ اس پر ابن ملجم نے سورہ زمر آیت ۱۹ پڑھی: ”فَأَنْتَ تُبْقِدُ مَنْ فِي النَّارِ“ کیا آپ اسے چھڑائیں گے جودو زخم کا سامان کر چکا ہو؟  
اس کے بعد امیر المؤمنین نے اپنے فرزند امام حسن علیہ السلام کی طرف رخ کر کے فرمایا: ”اے فرزند! اگر میں زندہ نجک رہا تو مجھے اختیار ہوگا کہ اسے سزا دوں یا معاف کر دوں اور اگر اس ضربت کے نتیجے میں چل بسا تو تم اسے قصاص کے طور پر قتل کر دینا اور ایک ضربت کے بد لے ایک ضربت لگانا اور قتل کے بعد اس کے ہاتھ پیرنہ کاٹنا، کیونکہ میں نے رسول خدا کو فرماتے سن ہے کہ ”إِيَّاكُمْ وَالْمُشَّرِّكُونَ“، خبردار کسی کے ہاتھ پیرنہ کاٹنا خواہ کاٹنے والا کتنا ہی کیوں نہ ہو اور اس کے ایام اسیری میں جو خود کھانا اسے وہی کھانے کے لیے دینا اور جو خود پینا وہ اسے پینے کے لیے دینا۔

اب لوگ حضرت کو ہاتھوں پراٹھا کر گھر میں لے آئے، گھر کے اندر اور گھر سے باہر کہرام برپا تھا، امام حسن علیہ السلام گریہ وزاری کی آواز سن کر باہر تشریف لے آئے اور فرمایا: اے لوگو! امیر المؤمنین فرماتے ہیں، تم اپنے اپنے گھروں کو واپس جاؤ، اصلاح بن بناتہ کہتے ہیں لوگ تو منتشر ہو گئے مگر میرے دل نے گوارانہ کیا کہ میں حضرت کو بغیر دیکھے واپس چلا جاؤں، وہیں پر کھڑا رہا جب حضرت امام حسن علیہ السلام دوبارہ باہر نکلے تو میں نے عرض کیا: فرزند رسول! میں امیر المؤمنین کو دیکھے بغیر نہیں جانا چاہتا، مجھے ایک نظر دیکھنے کی اجازت دی جائے۔

عم قتل کر دیئے گئے، وصی پیغمبر مارے گئے، علی مرتضیٰ شہید کر دیئے گئے۔

اس آواز نے کوفہ کی آبادی کو لرزادیا۔ تمام شہر کا نپ اٹھا۔ لوگ جو ق در جو ق گھروں سے نکل آئے۔ امام حسن و حسین علیہما السلام سراسیمہ اور پریشان حال مسجد کی طرف دوڑے جہاں لوگ پھوٹ پھوٹ کر رور ہے تھے اور جیخ جیخ کر کہہ رہے تھے کہ امیر المؤمنین شہید کر دیئے گئے!! فرزندان رسول نے آگے بڑھ کر دیکھا کہ محراب لہو سے تر ہے اور ایمان محسّم خاک و خون میں غلطان ہے اور امام معظم مٹی اٹھا کر فرق مبارک پڑا لتے اور سورہ طہ کی آیت ۵۵ کی تلاوت فرماتے جاتے تھے: ”مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى“، ہم نے تمہیں زمین سے پیدا کیا اور زمین کی طرف پلتائیں گے اور اسی سے دوبارہ نکالیں گے۔

امیر المؤمنین کے سر و صورت کو خون میں نکلین دیکھ کر امام حسن علیہ السلام نے گلوگیر آواز میں کہا: بابا! آپ کا خون کس نے بھایا ہے؟ حضرت نے فرمایا: بیٹا! پہلے نماز ادا کرو، چنانچہ امام حسن مجتبی نے نماز پڑھائی، نماز سے فارغ ہونے کے بعد حضرت کو محراب مسجد سے صحن میں لا یا گیا، اس وحشت ناک خبر کو سن کر لوگ سہٹ کر مسجد میں جمع ہو چکے تھے، ہر چشم اشکبار اور ہر دل غم سے فگار تھا، امام حسن علیہ السلام نے قاتل کے بارے میں دریافت کیا تو فرمایا: ”مجھے ابن ملجم مرادی نے قتل کیا ہے“، اور باب کندہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: ”ابھی دروازہ سے اسے لایا چاہتے ہیں،“ اتنے میں باب کندہ کی طرف سے شوراٹھا اور ابن ملجم گرفتار کر کے لا یا گیا، جمع غم و غصہ سے بے قابو ہو رہا تھا، آنکھوں سے غیظ و غصب کی چنگاریاں نکل رہی تھیں اور ہر شخص اس پر لعنت بھیج رہا تھا، جب اسے امام حسن علیہ السلام کے سامنے لا یا گیا تو آپ نے اس سے کہا: ”اے بد بخت وصین! تو نے امیر المؤمنین کو قتل کر دیا ہے، کیا یہ

بھجوایا ہے، آقا امام نے ان کے جواب میں فرمایا: ”رَحِمَكَ اللَّهُ لَقَدْ كُنْتَ خَفِيفَ الْمَوْعِنَةِ وَ كَثِيرَ الْمَعْوِنَةِ“، اے صعصعہ! خدا کی رحمت ہوتی پڑھی، تم میرے لیے ایسے اپنے ساتھی تھے کہ جس کی حمتیں کم اور تنگ وزیادہ بہت زیادہ تھی۔

اب نقابت بہت بڑھ چکی تھی اور غشی کے دورے پڑنے لگے کبھی ہوش میں آجاتے اور کبھی غش کر جاتے، امام حسن علیہ السلام نے دودھ کا ایک پیالہ پیش کیا، آپ نے کچھ پیا اور فرمایا کہ ابنِ الجم کو بھی دودھ کا شربت دیا جائے، اس عرصہ میں کوفہ کے طبیب اور معانی جمع ہو چکے تھے، ان میں مشہور جراح اور طبیب، اثیر بن عمرو و مکونی بھی تھا، اس نے زخم کا جائزہ لینے کے بعد کہا: ”اس کاری ضرب سے جانب ہونے کی کوئی صورت نہیں ہے، زہر آلوں تووار سے مغز سر بھی متاثر ہوا ہے اور جسم میں زہر بھی پھیل چکا ہے، اگر کوئی آخری وصیت کرنی ہے تو کر لیں“، یہ سن کر سب کو حضرت کی زندگی سے نا امیدی ہو گئی سینوں میں دل بیٹھنے اور آنکھوں سے آنسو بننے لگے۔

شهادت کے لمحات جوں جوں قریب ہوتے آرہے ہیں، گھر میں کہرام بڑھتا جا رہا ہے، آپ کی اولاد آپ کے اطراف میں بیٹھی آنسو بہاری ہے۔ اتنے میں امیر المؤمنین نے اپنے فرزند امام حسین علیہ السلام کو دیکھا جو ایک طرف گریہ میں مشغول ہیں، مولانے ان سے فرمایا: بیٹا! تمہارے نا رسول اور ماں فاطمہ زہرا اور حمزہ سید الشہداء علیہم السلام سب آئے ہوئے ہیں اور کہہ رہے ہیں کہ ”علیٰ جان! جلدی آؤ، ہم تمہارے انتظار میں ہیں“،

جو علیؑ مسجد کو فہ کے منبر پر بارہا یہی کہا کرتا تھا: ”مَا زِلْتُ مَظْلُومًا مُنْذُ قُبِضَ رَسُولُ اللَّهِ“، جب سے رسول خدا (ص) کی رحلت ہوئی ہے، میں مظلوم چلا آ رہا ہوں، آج وہی یہ کہہ کر دنیا سے رخصت ہو رہا ہے: ”مَا كُنْتُ إِلَّا كَفَارِ بِوَرَدَ وَ طَالِبٍ وَّ جَدَ“، میری مثال اس پیاسے کی سی ہے جو رات کی تاریکی میں ایک

امام حسن علیہ السلام اندر تشریف لے گئے اور کچھ دیر بعد باہر نکلے اور مجھے اپنے ہمراہ اندر لے گئے۔ میں نے دیکھا کہ حضرت کے سر پر زرد نگ کی پٹی بندھی ہوئی اور چہرے پر زردی چھائی ہوئی ہے، میں پٹی اور چہرے کی رنگت میں تمیز نہ کر سکا اور بے ساختہ رو نے لگا، حضرت نے مجھے رو تے دیکھا تو فرمایا: اے اصح! رو وہیں میں جنت کی طرف جا رہا ہوں۔ میں نے عرض کیا یا امیر المؤمنین! مجھے معلوم ہے کہ آپ ضرور جنت میں جائیں گے مگر میں تو اپنی مغارقت پر روتا ہوں، اب ہمارا کون پر سان حال ہوگا؟ اور یہاں کی کون دشمنی کرے گا؟ یہ کہہ کر اصح اٹھ کھڑے ہوئے اور حضرت پر نقابت طاری ہو گئی۔

اس موقعہ پر کتاب اعيان الشیعۃ جلد ۲ ص ۳۸۸ کے مطابق امیر المؤمنین علیہ السلام کے خواص میں سے ایک صحابی جناب صعصعہ بن صوحان کا ذکر ملتا ہے جن کا شمار حضرت کے مخلص دوستوں میں ہوتا ہے، جب وہ آپ کی زیارت کے لیے آئے تو معلوم ہوا کہ آپ کے اطراف کوآپ کے اہل خانہ نے اپنے گھرے میں لیا ہوا ہے، لہذا شرف باریابی سے محروم ہو گئے مگر انہوں نے کسی آدمی کے ذریعے جواندرون خانہ جا رہا تھا یہ پیغام بھجوایا اور عرض کی:

”رَحِمَكَ اللَّهُ يَا أَبَا الْحَسَنِ! لَقَدْ كَانَ فِي صَدْرِكَ عَظِيْمًا وَ لَقَدْ كُنْتَ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ عَلِيْمًا“ یا ابا الحسن!

خدا کی رحمت ہو آپ پر یقیناً آپ کے دل میں خدا کی بڑی عظمت ہے اور غیر اللہ کو بھی خاطر میں نہ لاتے تھے اور کلام خدا کے بہت بڑے عالم تھے۔

اس شخص نے یہ پیغام حضرت کی خدمت میں پیش کیا اور عرض کیا: ”صعصعہ دروازے پر کھڑے ہیں چونکہ انہیں ملاقات کی اجازت نہیں ملی لہذا انہوں نے پیغام

دونوں مجھے غسل اور کفن دینا اور مجھے تابوت میں اٹھانا، اس کے  
اگلے حصے کو اٹھانے کی ضرورت نہیں اسے فرشتے اٹھائیں گے،  
لہذا تم اس کے پچھے حصے کو اٹھانا۔

بخار الانوار جلد ۲۳۶ ص ۲۳۶ میں حضرت محمد حنفیہ فرماتے ہیں کہ میرے

دونوں بھائی حسین شریفین والد گرامی کو غسل دے رہے تھے اور میں قریب کھڑا پانی  
دے رہا تھا اور دونوں شہزادے غسل تو دے رہے تھے، لیکن انجام غسل کے لیے انہیں  
حرکت نہیں دے رہے تھے، بلکہ بدن مطہر خود بخود حرکت کرتا تھا، چونکہ حضرت محمد حنفیہ  
فرشتوں کو نہیں دیکھ رہے تھے روایات منقولہ بتاتی ہیں کہ آپؐ کے بدن مبارک کو غسل  
کی انعام دہی کے لیے فرشتے مدد کر رہے تھے اور جب غسل کا عمل مکمل ہو گیا تو امام  
حسن علیہ السلام نے اپنی ہمیشہ محترمہ زینب عالیہ سلام اللہ علیہا سے فرمایا: ”بہن  
زینب! نا رسول اللہ (ص) کے غسل سے نجح جانے والا کافور لے آئیے!“

یہ وہی کافور ہے جسے حضرت رسالت مآبؐ کے لیے بہشت سے حضرت  
جرائلؐ لے کر آئے تھے، جس کے کچھ حصے سے جناب رسول خدا (ص) اور حضرت  
فاتحہ زہرا کو غسل اور حنوط کیا گیا تھا۔

حضرت محمد حنفیہ کہتے ہیں کہ جب کافور لایا گیا، اس میں اس قدر خوشبو تھی کہ  
تمام فضائے کوفہ مہک اٹھی غسل و حنوط کے بعد سفید کپڑوں کا کفن دیا گیا اور  
امیر المؤمنینؑ کی حسب وصیت آپؐ کے فرزندان نے راتوں رات جنازہ اٹھایا اور  
تابوت کو پیچھے سے اٹھایا گیا اور آگ سے خود بخود اٹھ گیا اور وہ چلتے ہوئے کوفہ کی غربی  
جانب جیرہ کی طرف جل دیئے، جب جیرہ کے قریب سر زمین نجف میں پہنچے جہاں  
کے لیے حضرتؐ نے وصیت فرمائی تھی، جنازہ زمین پر رکھ دیا، کتاب الاخبار الطوال  
ص ۲۱۶ میں ابن قتبہ دینوری نے تحریر کیا ہے: ”دُفِنَ عَلَىٰ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَ صَلَّى

و سبع و عریض صحراء میں بہتے پانی کی تلاش میں مارا مارا پھر رہا ہو، اچانک اسے پانی مل  
جائے۔ خدا سے میری دعا تھی موت کا جو وقت مقرر ہے، اس میں مجھے طبیعی موت نہیں  
بلکہ شہادت کی موت آئے اور میں راہ خدا میں مارا جاؤں، سو وہ میری یہ آرزو بھی پوری  
ہو گئی۔

حضرتؐ نے میسویں اور اکیسویں رات انتہائی کرب و تکلیف میں گزاری  
اور جب اکیسویں رات کا دو تھائی حصہ گزراتو حالت دگر گوں ہو گئی، پیشانی پر موت کا  
پیسہ آیا اور کلمہ شہادت پڑھ کر جان، جہان آفرین کے سپرد کردی اور روح طیب عالم  
قدس کی طرف پرواز کر گئی۔ تقوی اور راست بازی کا چراغ گل ہو گیا۔ علم و عمل کا  
آفاق بگھنا گیا۔ دنیا تیرہ وتاریک ہو گئی۔ افسوس جس کی زیست کا ہر لمحہ کی نصرت  
اور باطل کے خلاف جہاد میں گزرائیک شقی ازی کی تلوار سے مجروم ہو کر دنیا سے چل  
بسا اور جس کی راتیں محراب عبادت میں جاگ کر گزریں لحد کا گوشہ آباد کرنے کے لیے  
ابدی نیند سو گیا۔

### تجہیز و تکفین

اکیسویں رات کے چند لمحے ابھی باقی ہیں، چاند کی پھیکی پھیکی روشنی نضا میں  
پھیلی ہوئی ہے، ستارے تھرثارے ہے ہیں اور کاشانہ امامت میں خاموشی چھائی ہوئی  
ہے، ایک طرف اعزہ کا مجمع ہے اور ایک جانب چند اصحاب حسرت و اندوہ کی تصویر  
بنے کھڑے ہیں اور آہوں اور آنسوؤں میں غسل و کفن کا سامان کیا جا رہا ہے، چنانچہ  
آپؐ کو اپنی وصیت کے مطابق غسل اور کفن دیا گیا، جیسا کہ آپؐ نے حسین شریفینؑ  
سے فرمایا کہ:

”خِسَلَانِي وَ كِفَنَانِي وَ احْمَلَانِي عَلَى سَرِيرِي“ تم

مولًا! آپ بڑے خوش قسمت ہیں کہ اس دنیا سے چلے گئے ہیں، یقیناً آپ کی ولادت کے وقت آپ کی اس دنیا میں تشریف آوری نہایت پاکیزہ تھی، آپ نے عظیم صبر کا مظاہرہ کیا اور راہِ خدا میں جہاد کا حق ادا کیا..... اور بد قسمت ہیں وہ لوگ جنہوں نے آپ کو نہیں پہچانا اگر لوگ آپ کو پہچان لیتے تو زمین و آسمان سے خدا کی برکتیں ان پر نازل ہوتیں۔

ان جملوں کے ساتھ وہ خود بھی دھاڑیں مار مار کر ورنے لگے اور دوسروں کو بھی رلا دیا۔

صَلَّى اللَّهُ عَلَى جِسْمٍ تَضْمَنْهُ  
قَبْرَ فَاصْبَحَ فِيهِ الْعَدْلُ مَدْفُونًا

خدا کی رحمتیں ہوں مقدس جسم پر جسے قبر نے اپنی آنکھوں میں لے لیا ہے اور حقیقت یہ ہے کہ عدل و عدالت ہی اسی خاک میں دفن کیے جا چکے ہیں۔

نجف کے ریگزاروں میں نعش اطہر کو خاموشی کے ساتھ سپرد لحد کر دیا گیا اور لوگوں کو دفن کا علم اس وقت ہوا جب جناب حسین علیہ السلام اور دوسرے اعزہ واصحاب پلٹ کر کوفہ واپس آئے، اب آپ کی قبر کے بارے عوام میں سرگوشیاں ہوئے لگیں اور قیاس آرائیاں شروع ہو گئیں کہ آپ کو کس جگہ دفن کیا گیا ہے؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ حضرت نے شہادت سے پہلے اپنے فرزند حضرت امام حسن علیہ السلام کو وصیت فرمائی کہ ”میری قبر کو مخفی رکھا جائے“ اسی وجہ سے آپ کو راتوں رات اور طلوع فجر سے پہلے سپرد لحد کیا گیا، لیکن ایک رمضان المبارک کے دن صبح کے وقت چند تابوت تیار کیے گئے اور انہیں مختلف اونٹوں پر رکھ کر مختلف اطراف میں روانہ کیا

عَلَيْهِ الْحَسَنُ وَكَبِيرَ حَمْسَا“، علی رضی اللہ عنہ مدفون ہوئے اور حسن علیہ السلام نے نماز جنازہ پڑھی اور پانچ تکبیریں کہیں۔

دفن کرنے کے لیے سفید پہاڑیوں کے درمیان ایک مقام سے مٹی کو ہٹایا گیا تو قبر اور لحد تیار ملی اور ایک لوح نمودار ہوئی جس پر تحریر تھا:

”هَذَا قَبْرٌ حَفَرَهُ نُوحٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِعَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَصَاحِبِيْ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ قَبْلَ الطُّوفَانِ بِسَبْعِ مِائَةِ سَنَةٍ“ یہ قبر ہے جسے (شیخ الانبیاء) حضرت نوح علیہ السلام نے عالمی طوفان سے سات سو سال پہلے وصی رسول علی بن ابی طالب علیہ السلام کے لیے تیار کیا ہے، حضرت حسین علیہ السلام، حضرت محمد بن حنفیہ اور جناب عبداللہ بن جعفر قبر مقدس میں اترے اور عرش اقدس کو لحد میں اتنا را اور لحد کو اینٹوں سے بند کر کے مٹی ڈالی اور حضرت کی وصیت کے مطابق جو امام حسن علیہ السلام کو کی تھی ”ثُمَّ عَيْنَ قَبْرِيْ“ جب مجھے دن کرلو تو میری قبر کو چھپا دو، لہذا اسے زمین کے برابر کر دیا گیا۔

تدفین کے موقع پر صعصعہ بن صوحان عبدی بھی موجود تھے، انہوں نے مولائے کائنات کی قبر الاطہر پر کھڑے ہو کر ایک ہاتھ دل پر اور ایک ہاتھ مولا کی قبر پر رکھا اور کہا:

”هَنِيَّئَا لَكَ يَا أَبَا الْحَسَنِ! فَلَقَدْ طَابَ مَوْلُدُكَ وَ قَوِيَ صَبْرُكَ وَ عَظُمَ جِهَادُكَ“ ثُمَّ بَكَى بُكَاءً شَدِيدًا وَ أَبَكَى كُلُّ مَنْ كَانَ مَعَهُ.

## ایمان مجسم امام معظم

۳۲۲

بخبر ہوئے جبکہ امام علیہ السلام نے اپنے سفر اسارت کے علاوہ بعد میں کوفہ کا سفر اختیار کیا تھا۔

قبر کے انخاء کا یہ سلسہ برابر جاری رہا یہاں تک کہ ایک دن ہارون شکار کی غرض سے کوفہ کے اطراف تک جا پہنچا اور وہاں پر زمین کے ایک حصے پر پہنچا جہاں پر شکار ہونے والے جانور پناہ حاصل کرتے تھے اور وہاں سے فرازیتیں کرتے تھے۔ اس نے دل میں سوچا کہ اس مسئلے کا یقیناً کوئی ایک راز ضرور ہے، اس نے حکم دیا کہ اس جگہ کے بارے میں تحقیق اور جستجو سے کام لیا جائے، یہاں تک کہ ایک نہایت ہی بوڑھے شخص کو اس کے پاس لایا گیا اس نے اس سے وجہ دریافت کی تو اس نے جواب دیا: ”ہارون! اگر جان کی امان پاؤں تو عرض کروں؟“ ہارون نے کہا: ”یقیناً تم امان میں ہو،“ اس نے کہا: ”جس حد تک مجھے معلوم ہے وہ یہ کہ ہمارے آقا مولا علی بن ابی طالب علیہ السلام کی قبر مبارک اسی جگہ پر ہے، جہاں پر جانور آ کر پناہ لیتے ہیں۔“

یہ سن کر ہارون گھوڑے سے اتر، آنحضرتؐ کی قبر کے کنارے نمازادا کی اور سب سے پہلے جس شخص نے اس جگہ سائے کا بندوبست کیا ہے، یہی ہارون ہی تھا۔ یاد رہے کہ حضرت امیر علیہ السلام کی شہادت سے لے کر تقریباً ۱۳۰ سال تک آپ کی قبر مبارک مخفی رہی، کیونکہ مولا کی شہادت ۲۷ھ میں ہوئی اور ہارون ۷۶ھ میں تخت پر بیٹھا، یہ درمیانی عرصہ ۱۲۸ تا ۱۳۰ سال بنتا ہے۔

## ایمان مجسم کی بارگاہ میں خراج عقیدت

ایمان مجسم امام معظم امیر المؤمنین علیہ السلام کی شہادت عالم اسلام کے لیے ایک عظیم سانحہ تھی، جس نے انسانی اقدار سے آشنا ہر فرد بشر کو متاثر کیا، خصوصاً کوفہ میں

## ایمان مجسم امام معظم

۳۲۳

گیا، ایک اونٹ مدینہ کی طرف روانہ کیا گیا، اس عنوان سے کہ آپ کا جسد اطہر حضرت فاطمہ زہرؓ کے پہلو میں دفن کیا جائے، دوسرے کو قبیلہ بنی طے کی طرف روانہ کیا گیا، کوفہ میں بھی کئی جگہوں پر زمین کو کھودا گیا، اس عنوان سے کہ ان میں سے کوئی ایک آپ کی قبر ہے، ایک جگہ کوفہ کے مضائقہ علاقہ ”شَوَّيْه“ میں، اسی طرح کوفہ کے قصر دار الامارہ کے حدود میں ایک قبر کھودی گئی، لیکن جیسا کہ بتایا جا چکا ہے کہ مخفی طور پر آپ کے پیکر اقدس کو کوفہ کی بیرونی حدود ”غربی“ یا نجف اشرف میں دفن کیا گیا اور اس کا صحیح علم امیر المؤمنینؐ کی اولاد اور ان مخصوص اصحاب کے علاوہ جو شریک جنازہ تھے کسی کوئی تھا۔

## آپؐ کی قبر کو کیوں مخفی رکھا گیا؟

حضرت امیر علیہ السلام کی مرقد مبارک کو مخفی رکھنے کی دو وجہات ہیں۔  
۱۔ بخار الانوار جلد ۳۲۹ ص ۳۲۹ کے مطابق حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کو معلوم تھا کہ چند دن بعد تمام کوفہ بنی امیہ کے قبضے میں آجائے گا اور آپ کو یہی معلوم تھا کہ بنی امیہ آپ کے ساتھ کیا سلوک کریں گے، حاج بن یوسف تو شدید اس کوشش میں لگا رہتا تھا کہ آنحضرتؐ کی قبر مبارک کو تلاش کیا جائے چنانچہ اس نے حکم دیا کہ کوفہ کے قصر کی زمین کو چند مقامات سے کھودا جائے شاید آپ کی قبل جائے

۲۔ بنی امیہ کے علاوہ ”نہروان کے خوارج“ کو بھی امیر علیہ السلام کی ذات سے بہت سخت عداوت تھی اور آپ کا قاتل عبدالرحمٰن بن ملجم مرادی بھی خارجی تھا، لہذا صورت حال کا یہی تقاضا تھا کہ آپ کی قبر مخفی رکھی جائے، لیکن اس سے آپ کے فرزند اور چند خاص شیعہ باخبر تھے کہ آپ کی قبر کہاں ہے؟ بعد میں ثابت بن دینار ابو حمزہ ثمانی حضرت امام زین العابدین علیہ السلام کے ذریعہ اس سے

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ابن ابی طالبؑ کی موت سے فقہ اور علم کا خاتمہ ہو گیا۔

ریاض النصر ۃص ۳۳۰ میں ہے:

ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے ایمان محسّم کی خبر شہادت سن کر کہا: ”لَتَصْنَعُ الْعَرَبُ مَا شَاءَتْ فَلَيْسَ لَهَا أَحَدٌ يَنْهَا هَا“، اب اہل عرب جو چاہیں کریں اس لیے کہ اب انہیں کوئی روکنے ٹوکنے والا نہیں رہا ہے۔

قتل ایک جرم ہے مگر قتل کی نوعیت مقتول کی حیثیت اور اس پر مرتب ہونے والے تباہ و اثرات کے اعتبار سے اس کی سُنگینی اور سزا کے درجوں میں فرق ہو سکتا ہے۔ ایک عام فرد کا قتل، جرم اور بڑا جرم ہے، مگر قتل مومن اس سے بھی بڑھ کر جرم ہے، جس کی سزا نص قرآنی کی رو سے دوزخ کا دامنی عذاب ہے اور امیر المؤمنین علیہ السلام کا قتل تو ہر اعتبار سے سُنگین جرم اور اعظم حادثہ تھا، جس نے دینی حدود کو پامال اور اسلامی قدرؤں کو مجروح کر دیا، اس لیے قاتل دنیا و آخرت میں شدید ترین عذاب کا مستحق ہو گا۔

یہ ایک عابد و شب زندہ دار کا قتل تھا، جو محراب مسجد اور سجدہ کی حالت میں واقع ہوا، قاتل نے نہ تقدیس مسجد کا خیال کیا نہ نماز کا احترام ملحوظ خاطر رکھا نہ سجدہ کی حالت پر نظر کی اور اس نمازی کا خون بھایا جو اسلام کا پاسبان، ثانی قرآن اور سرپا ایمان تھا اور اس سانحہ کا ایک افسوسناک پہلو یہ ہے کہ یہ حادثہ اس وقت رونما ہوا جب حضرت لشکر و سپاہ جمع کر چکے تھے اور دوچار دن کے بعد شام کی طرف کوچ کرنے والے تھے تاکہ ایک فیصلہ کن جنگ لڑ کر ضلالت کا سرچشمہ ہمیشہ کے لیے بند کر دیں، مگر ایمان ہوسکا اور اس قتل کے نتیجے میں غیر شرعی افتدار کے قدم گڑ گئے اور افغان اسلام پر ضلالت و گمراہی کی گھٹائیں چھا گئیں۔

ہر شخص عملگین اور افسردا تھا، آپ کے عزیز واقارب کی نظرؤں میں تو دنیا تیرہ و تاریک ہو چکی تھی، رنج و غم نے دوستوں کا ذہنی سکون تھہ و بالا کر دیا، بلکہ دشمن بھی حضرت کی شخصیت اور کردار کی بلندی سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے اور ان کی زبانوں پر ایسے کلمات آگئے جن میں آپ کی عظمت کا واضح اعتراف کیا جاتا ہے اس سلسلے میں چند تاثرات ملاحظہ فرمایا یئے جنہیں تاریخ کے صفحات نے محفوظ کر لیا ہے۔

چنانچہ آپ کی مد فین سے فارغ ہو کر حضرت امام حسن علیہ السلام نے خطبه دیتے ہوئے فرمایا، جسے تاریخ کامل نے جلد ۳ ص ۲۰۱ میں درج کیا ہے: امام حسن علیہ السلام نے فرمایا: ایک بزرگوار ہستی کو اس رات میں قتل کیا گیا جس میں قرآن نازل ہوا، عیسیٰ آسمان پر اٹھائے گئے اور یوشع بن نون قتل ہوئے، خدا کی قسم! اگے لوگوں میں سے کوئی ان پر سبقت نہ لے جاسکا اور بعد میں سے کوئی ان کے مقام و مرتبے کو نہ پاسکے گا۔

حضرت عبد اللہ بن عباس نے کہا: ”خدا کی قسم! دنیا ان کی نظرؤں میں جوتے کے تنسے سے بھی زیادہ بے قیمت تھی، وہ رزم میں شیر، بزم میں دریا اور صرف حکماء میں حکیم و دانا تھے، افسوس کہ وہ چل بسے اور درجات عالیہ پر فائز ہو گئے“، بخار الانوار میں ہے کہ: صعصعہ بن صوحان عبدی نے قبر مبارک پر ہاتھ رکھ کر کہا: میں اللہ سے سوال کرتا ہوں کہ وہ ہم پر احسان فرمائے کہ ہم آپ کے نقش قدم پر چلیں، آپ کی سیرت پر عمل کریں، آپ کے دوستوں سے دوستی اور دشمنوں سے دشمنی رکھیں اور اللہ ہمیں آپ کے دوستوں میں محسور فرمائے، جو مرتبہ آپ نے پایا وہ کوئی نہ پاس کا اور جو مقام آپ نے حاصل کیا وہ کوئی نہ حاصل کر سکا“،

كتاب الاستيعاب جلد ۳ ص ۲۵ میں ہے:  
امیر شام نے ایمان محسّم کی خبر شہادت کوں کر کہا: ”ذهب الفقه والعلم“

قتل کو خطائے اجتہادی یا اجتہادی غلطی سے تعبیر کیا ہے، چنانچہ ابن حزم اور اس کے ہم نواوں نے عبد الرحمن بن ملجم کے اقدام قتل کو خطائے اجتہادی یعنی اجتہادی غلطی قرار دیا ہے، چنانچہ ابن حجر عسقلانی الخیص الکبیر ص ۳۲۸ میں تحریر کرتے ہیں کہ: ”وَ  
بَالغُ ابْنُ حَزْمٍ فَقَالَ لَا خِلَافَ بَيْنَ أَحَدٍ مِنَ الْأَئمَّةِ فِي أَنَّ ابْنَ مُلْجِمٍ قَتْلَ  
عَلَيْهَا مُتَأَوِّلاً وَلَا مُجْتَهِداً، مُقَدِّراً أَنَّهُ عَلَى الصَّوَابِ“، یعنی ابن حزم نے یہ کہہ کر مبالغہ سے کام لیا ہے کہ ائمہ میں سے کسی ایک نے بھی اختلاف نہیں کیا کہ ابن ملجم نے علی کو اجتہاد کرتے ہوئے تاویل کے طور پر قتل کیا اور وہ اس قتل میں اپنے تین حصے بجانب سمجھتا تھا۔

ایسے ہی لوگوں نے اصحاب جمل کے اقدام پر خطائے اجتہادی کا پروارہ ڈالا ہے جن کے اقدام سے ہزاروں بے گناہوں کا خون بہادریا گیا، جب صورت حال یہ ہوتا امیر شام کے اس عظیم کشت و خون کو بھی خطائے اجتہادی سے نوازا کوئی دور کی بات نہیں ہے اور حیرت تو اس بات پر ہوتی ہے کہ حضرت رسالت مآب ﷺ جس اقدام کو بغاوت سے تعبیر فرمائیں اس پر اجر و ثواب کا استحقاق ثابت کیا جائے، کیا پیغمبر گرامی اسلام (ص) کا یہ ارشاد ان کے گوش گرا نہیں ہوا تھا جو صحیح بخاری جلد ۲ ص ۹۲ میں ہے:

”وَيَخُ عَمَّارٌ تَقْتُلُهُ الْفَئَةُ الْبَاغِيَةُ عَمَّارٌ يَدْعُوهُمُ الَّى  
اللَّهِ وَيَدْعُونَهُ إِلَى النَّارِ“، عمار کو ایک باغی گروہ قتل کرے گا، عمار نہیں اللہ کی طرف بلائیں گے اور وہ انہیں جہنم کی طرف بلائے گا۔

اور پھر اس پر ڈھٹائی یہ کہ بقول ابن اثیر تاریخ کامل جلد ۳ ص ۵۸۱ کہ امیر شام نے کہا: ”أَنْخُنْ قَتَلَنَا إِنَّمَا قَتَلَهُ مَنْ جَاءَ بِهِ“، کیا ہم نے اسے قتل کیا ہے؟

ناظرین! کچھ بعید نہیں کہ اس کی تہہ میں کوئی سازش کا فرما ہو، اس لیے کہ اگر ایک با جگہ اس کے ذریعے مالک اشتر کو اور جعدہ بنت اشعث کے ذریعے امام حسن علیہ السلام کو راستے سے ہٹایا جاسکتا ہے، تو امیر المؤمنین علیہ السلام کی زندگی ختم کرنے کا منصوبہ بھی بنایا جاسکتا ہے، کیونکہ امیر شام کو معمولی زخم آتا ہے، حاکم مصر عمرو بن العاص مکمل طور پر نجح جاتا ہے اور اس کی جگہ خارجہ میں حدا فہ سہی آ جاتا ہے، بہر حال اقدام کسی خاص تحریک کا نتیجہ ہو یا انتقامی جذبہ کا قاتل کی شقاوت و محسن کشی تاریخ کا ایک مثالیہ ہے اور حضور اکرم ﷺ نے بھی اپنے ارشاد میں حضرت کے قاتل کو شقی ترین امت اور عاقر ناقہ صالح کے مانند قرار دیا ہے، چنانچہ تاریخ خطیب بغداد جلد اص ۱۳۵ میں ہے: ”قَالَ رَسُولُ اللَّهِ (ص) لِعَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ أَشْقَى الْأَوَّلِينَ؟  
قَالَ عَاقِرُ الْنَّاقَةِ! قَالَ فَمَنْ أَشْقَى الْآخَرِينَ؟ قَالَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَخْلَمُ! قَالَ  
قَاتِلُكَ“، رسول اللہ (ص) نے حضرت علیؑ سے کہا کہ پہلے لوگوں میں شقی ترین مرد کون ہے؟ کہا: حضرت صالحؑ اونٹی کی کوچیں کاٹنے والا، فرمایا: وہ تمہارا قاتل ہے۔  
ناقہ حضرت صالحؑ کا مجذہ تھا اور حضرت علی بن ابی طالب پیغمبر اسلامؐ کا مجذہ تھے، یکے از محجرات اعلیٰ بو“،

اگر ناقہ صالحؑ کی کوچیں کاٹنے والا جہنم کا مستحق قرار پاچکا ہے تو علی علیہ السلام کا قاتل دوزخ کے عذاب سے کیونکر نجح سکتا ہے؟ جبکہ دونوں نے یکساں نبوت کے مجزے کو ختم کیا اور آیت الہیہ کو مٹایا۔

اس کے بعد ابن حزم وغیرہ کی اس رائے کو کوئی وزن نہیں دیا جاسکتا کہ قتل خطائے اجتہادی کا نتیجہ تھا اور نہ اس طرح جرم کی سیگنی کو ہلاکا کر کے قاتل کو اجر و ثواب کا مستحق قرار دیا جاسکتا ہے، کیونکہ ہیں ایسے لوگ جنہوں نے حضرت علی علیہ السلام کے

جارحانہ اور باغیانہ اقدام کی حیثیت رکھتا ہے، حرمت تو اس بات پر ہے کہ حضور پیغمبر اکرم جس اقدام کو بغاوت سے تعبیر فرمائیں اس پر اجر و ثواب کا اختلاف ثابت کیا جائے اور پیغمبرؐ کے ارشاد کے بعد اجتہادی غلطی سے تعبیر کرنا اور اس کے مرتكب کو اجر و ثواب کا مستحق قرار دینا سمجھ میں آنے والی بات نہیں ہے، حالانکہ اجتہاد نام ہے اس کے مأخذ و مدرک سے حکم شرعی کے استنباط کا، پھر کس مأخذ سے اس جنگ کا جواز اخذ کیا گیا؟ جبکہ بغاوت کے معنی ظلم و فساد کے ہیں اور ظلم و طغیان کو اجتہاد سے کوئی لگاؤ نہیں ہے۔

اسی طرح پیغمبر اکرمؐ نے ابن ملجم کے بارے میں ”اُشْقٰى هذِهِ الْأُمَّةِ“ یعنی اس امت کا شفیق ترین فرد فرمایا تھا، اسی طرح یہ گروہ عمار یا سر کے قاتل ابو الغادیہ فزاری کو خطائے اجتہادی کا امر تکب قرار دیتا ہے، حالانکہ پیغمبر اکرمؐ کا ارشاد ہے: ”قاتل عمار و سالبه فی النار“ یعنی عمار کا قاتل اور ان کا سامان جنگ چھینے والا دوزخ میں جائے گا۔

تعجب تو اس بات پر ہوتا ہے کہ حضرت علیؓ اور عمار یا سر کے قاتلوں کو مجتہد خٹپی تجویز کر کے انہیں اجر و ثواب کا مستحق قرار دیا جاتا ہے اور ایک خلیفہ کے تالین و محاصرین کو ابن حزم اور ان کے ہم مسلک افراد صحابیت کی تمام قدر روں کو نظر انداز کر کے باغی، ظالم، فاسق، مفتری، کاذب اور ملعون وغیرہ کے الفاظ سے یاد کرتے ہیں اور ان کے لیے خطائے اجتہادی کا ادنیٰ احتمال بھی گوارا نہیں کیا جاتا، حالانکہ ان میں افضل صحابہ، اکابر مجتہدین اور صلحاء امت شامل تھے۔

اس اجتہاد کی کار فرمائی کا فرماں یہ پہلو بھی تابلی توجہ ہے کہ امیر شام ایک موقع پر قیصر روم کو ہدایا و تحائف پیش کر کے صلح کا پیغام دیتے ہیں مگر جن کے ہاتھوں پرانصارو مہاجرین نے بالاتفاق بیعت کر لی تھی، ان کے خلاف مجاز جنگ قائم کرتے ہیں، کیا

قتل تو اس نے کیا ہے جوانہیں لے آیا ہے۔

امیر شام کی ڈھنڈائی پر منی یہ تاویل سن کر شامیوں میں سے ہر ایک شخص یہ کہتا سن گیا: ”إِنَّمَا قَاتَلَ عَمَّارًا مَنْ جَاءَ بِهِ“ عمار کا قاتل تو وہ ہے جوانہیں لے کر آیا ہے، حضرت علیؓ نے جب یہ پر فریب تاویل سنی تو فرمایا: تو پھر حمزہ کے قاتل، رسول اللہ تھے جوانہیں میدان احمد میں لے کر آئے تھے۔

حالانکہ یہ حقیقت تاریخ کے صفحات میں موجود ہے کہ جب جنگ صفين میں حضرت عمار جس طرف سے ہو کر گزرتے تو صحابہ بھوم کر کے سماں تھے ہو جاتے، امیر شام نے جب اس جم غیر کو بڑھتے دیکھا تو ابوالاعور سلمی کی قیادت میں تازہ دم فوجوں کو میدان میں اتارا، عمار یا سر نے سپاہ شام میں عمرو بن العاص کو دیکھا تو اسے مخاطب کر کے فرمایا: ”ئُنْفَ ہے تیری اوقات پر، تو نے مصر کی چند روزہ حکومت کی خاطر اپنا دین تنک بیچ ڈالا!! اور یہ کوئی نئی بات نہیں ہے تو نے ہمیشہ اسلام کے خلاف بغاوت کر کے اپنی کھروی کا ثبوت دیا ہے“ عمرو نے کہا: ”ہم خون خلیفہ کا بدلہ لے رہے ہیں“ عمار نے کہا: تو نے یہ قدم اللہ کو خوش کرنے کے لیے نہیں اٹھایا میں اس سے پہلے بھی تین مرتبہ رسول خدا کے لشکر میں شامل ہو کر تھے سے لڑ کا ہوں اور جس نظریہ کی بنا پر پہلے لڑا تھا آج بھی اسی نظریے کو سامنے رکھ کر لڑ رہا ہوں، اے عمرو! تو پیغمبر خدا (ص) کا یہ ارشاد بھول گیا کہ: ”اے عمار! تمہیں ایک باغی گروہ قتل کرے گا تم اسے جنت کی طرف بلاو گے اور وہ تمہیں دوزخ کی طرف دعوت دے گا“ مجھے دیکھو اور پیچان میں عمار ہوں، ”عمرو بن العاص کے پاس ان باتوں کا جواب ہی کیا تھا، سن کر چپ ہو رہا۔

غرض اس قدر راجم پر پردہ ڈالنے کا یہی بہترین طریقہ سوچا گیا کہ اس قسم کے اقدام کو خطائے اجتہادی کا نتیجہ قرار دیا جائے، حالانکہ اس میں تو کسی کے لیے شک اور شبہ کی کوئی گنجائش نہیں ہے کہ امیر شام کا اقدام خلیقہ برحق کے خلاف ایک

دلائل سے ایک خون کے بد لے میں ہزار ہابے گناہوں کا خون بہانا جائز ہو گیا تھا؟ کیا قرآن مجید کا کوئی حکم تھا؟ یا پیغمبر اکرم ﷺ کوئی حدیث تھی؟ یا اہل حل و عقد کا جماعت تھا؟ یا کسی شرعی قاعدة کے تحت قیاس تھا؟ اور یہی چاروں چیزوں مدعیان خطائے اجتہادی کا مأخذ سمجھی جاتی ہیں اور جب ان میں سے کوئی چیز ثابت نہیں کی جاسکتی تو اجتہادی کی کہاں رہا کہ اسے خطاب پر محول کر کے ان کے موقف کی صفائی پیش کی جاسکے۔

اس سلسلے میں کچھ لوگوں نے یہ بات بنائی کہ امیر المؤمنینؑ کے لشکر میں سے ان لوگوں کو جو غلیفہ کے قتل میں پیش پیش تھے فریقین میں صلح کے آثار نظر آئے تو انہوں نے صلح کو اپنے مقصد اور مفاد کے خلاف سمجھتے ہوئے عبد اللہ بن سبأ کی ایجاد پر منہ اندھیرے لشکر مخالف پر دھاوا بول دیا اور اصحاب جمل کا روپ دھار کر حضرت علیؓ کے لشکر پر حملہ آور ہوئے اور ہر فریق اپنے مقام پر سمجھا کہ دوسرا فریق نے جنگ کا آغاز کر دیا ہے اور اس طرح فریقین میں غلط فہمی کی بنا پر جنگ چھڑکئی الہذا جنگ میں پہل کرنے کی ذمہ داری فریقین میں سے کسی پر عائد نہیں ہوتی، اگر کسی پر عائد ہوتی ہے تو اس سازشی گروہ پر جس کا سراغنہ ابن سبأ تھا اور جو دونوں فریق کو جنگ میں الجھا کر اپنا تحفظ اور مفاد حاصل کرنا چاہتا تھا۔

حالانکہ یہ واقعہ ایک خود ساختہ افسانہ سے زیادہ اہمیت نہیں رکھتا اور روایت و درایت دونوں اعتبار سے ناقابل اعتماد ہے، اس واقعہ کو پہلے پہل ابن جریر طبری نے تاریخ کی اپنی مشہور کتاب میں درج کیا اور طبری سے پہلے کسی مورخ نے نہ تو اسے بیان کیا اور نہ ہی اس کی طرف کوئی اشارہ کیا، البتہ بعد کے مورخین نے اسی کتاب کے حوالے سے خوب اچھا لایا ہے اور اصحاب جمل کی تمام ترسگر میوں سے چشم پوشی کر کے اس جنگ کی تمام تر ذمہ داری اسی مجبول شخصیت ابن سبأ اور اس کے ساتھیوں پر ڈالنے کی کوشش کی ہے اور طبری نے اسے ”سیف بن عمر تمیی“، ”متوفی نے“ کے

اجتہادی کا نام ہے کہ ایک کافر سے دوستی کی طرح ڈالی جائے اور علیؓ، اصحاب بدر میں شرکاء بیعت رضوان اور انصار و مہاجرین اولین کے ساتھ دوچار مولفۃ القلوب قسم کے صحابیوں اور بساط اسلام پر تازہ وارد ہونے والے شامیوں کے ذریعہ جنگ کی جائے؟ یہ دعوائے اجتہاد دنیا کی زرالی اُپچ ہے۔

یہی کیفیت اصحاب جمل کی ہے، جن کے اقدام کا نہ کوئی اخلاقی جواز تھا اور نہ شرعی، ان کی شخصیتیں کتنی ہی اہم سی ہی مگر جرم بہر حال جرم ہوتا ہے، خواہ اس کا مرتكب کوئی ہو، بلکہ شخصیت کا عنوان جرم کو اور سنگین بنادیتا ہے، انہوں نے ایک ایسا خونریز اقدام کیا جس سے نہ انکار کی کوئی گنجائش ہے اور نہ کشت و خون کی ذمہ داری سے انہیں بری ثابت کیا جاسکتا ہے، البتہ ایک طبقے نے صحابیت کے تحفظ کے لیے مختلف حیلوں بہانوں سے اس جرم کی سُنگینی کو ہلاک ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور اس کے جواز کے لیے وہی خطائے اجتہادی (یعنی اجتہادی غلطی) کا سہارا ڈھونڈ نکالا ہے، یہ خطائے اجتہادی کی کارفرمائی صرف اسی مورد کے لیے نہیں بلکہ یہ ایک عام حرہ ہے کہ جہاں کوئی جواب نہیں بن پڑتا وہاں اس کی آڑلی جاتی ہے اور غلط سے غلط اقدام کے لیے جواز کا پہلو پیدا کر لیا جاتا ہے، تاکہ وابستگان دامن کی عقیدتوں کو محفوظ رکھا جاسکے۔

اسے لاکھ اجتہادی غلطی سے تعبیر کیا جائے مگر ارباب فکر و نظر کو یہ ذمہ خلش ضرور محسوس ہو گی کہ اگر یہ خطائے اجتہادی یا اجتہادی غلطی ہے تو غیر اجتہادی غلطی اور خطائے منکر کس چیز کا نام ہے؟

اگر اس عظیم کشت و خون کو خطائے اجتہادی کے دامن میں پناہ مل سکتی ہے تو اس خطکے ارتکاب کرنے والوں پر نقد و تصرہ کیوں جائز نہیں؟ اور اگر ان کے خلاف رائے قائم کی جائے تو اسے بھی اجتہادی غلطی پر محول کر کے نظر انداز کر دینے میں کیا مانع ہے؟ اور پھر یہ کہ ان کا یہ اجتہاد کون سے شرعی اصول و قواعد کے ماتحت تھا؟ اور کن

موقع پر نہ کہہ سکتے تھے کہ ہم تو صلح پر آمادہ تھے، آپ ہی کے لشکر نے ہم پر اچانک حملہ کر دیا اور جنگ چھیڑ دی، مگر وہ اس کی طرف ایک ادنیٰ سما اشارہ بھی نہیں کرتے حالانکہ اس موقع پر زبان بند رکھنے کے کوئی معنی ہی نہیں تھے، یا جب جنگ سے پہلے حضرت علیؓ نے مسلم مجاشعی کو قرآن دے کر بھیجا تھا کہ وہ انہیں قرآنی تعلیمات یاد دلائیں، تو انہیں کہنا چاہئے تھا اب علیؓ نے مسلم مجاشعی کو قرآن دے کر نیچ میں لا کر معاملے کو منٹانا چاہا ہے اور مصالحت کی پیش کش کی ہے، حالانکہ انہی کے لشکر نے اندر ہیرے سے فائدہ اٹھا کر شب خون مارا ہے اور جنگ و قال کا آغاز کیا ہے؟ مگر اس موقع پر بھی ان کی زبان سے اس قسم کی کوئی بات نہیں نکلتی۔

اس طرح بی بی صاحبہ اس کی طرف بھی تو اشارہ کرتیں کہ ایسا غلط فہمی کی بنابر ہوا ہے، حالانکہ جنگ کے بعد جب ان سے جنگ کے بارے میں پوچھا جاتا تھا تو وہ خاموشی کی بجائے اس چیز کو اپنے موقف کے حق بجانب ہونے کے ثبوت میں پیش کر کے پوچھنے والوں کو ایک حد تک مطمئن کر سکتی تھیں اور پھر اس مفروضہ شب خون سے پہلے جو کشت و خون کیا تھا اور سینکڑوں آدمیوں کو تھے تنگ کر دیا گیا تھا وہ کس غلط فہمی کی بنابر اور کس کی اُنگیخانہ پر ہوا؟

جو لوگ یوں بے گناہوں کو قتل و غارت کر سکتے ہیں انہیں جنگ لڑنے میں کیا باک تھا کہ یہ کہا جائے فریقین غلط فہمی کا شکار ہو گئے تھے۔

اس سلسلے میں جس مجہول شخصیت عبد اللہ بن سبأ کو شب خون کا محرك قرار دیا جاتا ہے، وہ ڈاکٹر طھسین مصری، جورج جرداق لہناني اور دوسرا محققین کے نزدیک کوئی تاریخی وجود ہی نہیں رکھتا، ورنہ جس شخصیت کا نام قتل خلیفہ اور جنگ جمل میں ایک مرکزی کردار کی حیثیت سے پیش کیا جاتا ہے، اس کا نام صفیں، تکمیل اور جنگ نہروان کے موقع پر بھی سنائی دیتا اور ان موقعوں پر اس کا کارنامہ نہ بھی ہوتا جب بھی

واسطہ سے روایت کیا ہے، جبکہ سیف بن عمر تمام علماء رجال کے نزدیک مفتری، کذاب اور پایہ اعتبار سے ساقط ہے۔ چنانچہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں تحریر کیا ہے کہ بھی کہتے ہیں کہ ”فَلَيْسَ خَيْرٌ مِّنْهُ“، ایک کوڑی بھی اس سے بہتر ہے، ابو داؤد کہتے ہیں: ”لَيْسَ بِشَيْءٍ“ کوئی چیز نہیں، ابو حاتم کہتے ہیں: ”متروک“، یعنی ناقابل روایت ہے، ابن حیان کہتے ہیں: ”أُتْهُمْ بِالذَّنْدَقَةِ“، یعنی بے دینی اور ملحد ہونے کے ساتھ مبتهم ہے۔

غرض کسی ایک فرد نے بھی اس کی تو شیخ نہیں کی اور نہ اسے قابل روایت سمجھا ہے، لہذا ایک ایسے شخص کی روایت پر جو بالاتفاق ساقط عن الاعتبار ہو، اعتماد نہیں کیا جاسکتا، بلاذری صاحب انساب الاشراف ابن سعد صاحب طبقات اور طبری کے معاصر ابن اعثم صاحب تاریخ اس کا تذکرہ کرتے، تو کیا ایسی روایت پر آنکھ بند کر کے اعتماد کر لینا حقائق سے عمداً پرده پوشی کے مترادف نہیں ہے؟

اب روایت کو درایہ دیکھتے اور پر کھٹے ہیں کہ کہاں تک تسلیم کیے جانے کے قابل ہے؟ تو جس شخص کے سامنے واقعات جمل کے اسباب و علل اور اصحاب جمل کے اغراض و مقاصد ہیں وہ اس سے انکار نہ کر سکے گا کہ یہ روایت واقعات میں ایک غیر متعلقہ اضافہ اور حقائق کے دامن میں ایک بے جوڑ پیوند ہے، جس کا مقصد اس کے علاوہ کچھ نہیں ہے کہ اس جنگ کو غلط فہمی کا نتیجہ قرار دے کر اصحاب جمل کو معدود اور حق بجانب ثابت کیا جائے۔

کہنے کو تو کہہ دیا گیا کہ یہ جنگ غلط فہمی کا نتیجہ تھی مگر تاریخ کے صفحات شاہد ہیں کہ باقاعدہ جنگ چھڑنے سے پہلے حضرت علیؓ اور فریق ثانی کے نمائندوں میں گفت و شنید اور افہام و تفہیم کا سلسلہ جاری رہا، حتیٰ کہ خود حضرتؓ نے اس جنگ کے سربراہان سے خود گفتگو کی اور انہیں جنگی عزم ازام سے باز رہنے کی تلقین کی، کیا وہ اس

اور پھر مندشین خلافت ہو کر ”خلیفۃ المسلمين“ بن گنے اور پھر اس جنگ صفين کے نتیجہ میں خوارج کی جماعت ابھری، جس نے امیر المؤمنین سے جنگ لڑنے کے بعد مذوق تک اسلامی شہروں میں کشت و خون اور تاخت و تاراج کا بازار گرم رکھا اور ایسے ایسے خونی کھیل کھیلے کہ ریگیز اریب کے ذرات تک خون میں ڈوب گئے، غرض جنگ جمل سے جنگ صفين اور جنگ صفين سے جنگ نہروان نے جنم لیا۔ ان جنگوں کے نتیجے میں اسلام میں ایسے رخنے پڑے جو آج تک پرنہ ہو سکے اور نہ آئندہ ان کے پر ہونے کی توقع کی جاسکتی ہے؟ اور جنگ نہروان حضرت امیر المؤمنین کی شہادت کا موجب ہوئی اور عبد الرحمن بن ملجم نے آپ کو محراب عبادت میں شہید کر دیا۔

### ابن ملجم اور اس کے ساتھیوں کا انجام:

امیر المؤمنین کے قتل میں چار افراد عبد الرحمن بن ملجم، قطام بنت اخظر، شبیب بن بجرہ اور رودان بن مجالد شریک تھے، جب حدائق قتل کے بعد مسجد میں شور بلند ہوا اور لوگ محراب مسجد کی طرف بڑھے تو رودان بھاگ کر اپنے گھر آ گیا، اس کے ایک عزیز کو اس کے شریک قتل ہونے کا علم ہوا تو تواریخ اس کا کام تمام کر دیا۔

ابن ملجم جملے کے بعد بھاگ نکلا تھا۔ لوگوں نے بھاگتے دیکھا تو اس کا پیچھا کیا اور اسے پکڑ کر مسجد میں لائے، جب امام حسن علیہ السلام کے سامنے پیش کیا گیا تو انہوں نے بعد از تذہیف امیر المؤمنین اسے طلب کیا اور اس سے کہا اے دشمن خدا تو نے امیر المؤمنین کو کیوں قتل کیا؟ انہوں نے تجوہ سے کونسا بر اسلوک کیا تھا؟ اس نے کہا: میں نے خدا سے عهد کیا تھا کہ انہیں قتل کروں گا، میں نے اپنے عهد کو پورا کر دیا ہے، اب آپ کو اختیار ہے چاہے قصاص لیں چاہے معاف کر دیں، اگر آپ مجھے امان دے دیں گے تو میں امیر شام کو قتل کر کے آپ کو ہمیشہ کے لیے مطمئن کر دوں گا۔

اس کا نام کہیں نہ کہیں تو آتا، مگر وہ جنگ جمل کے بعد صفحات تاریخ سے اس طرح ناپید ہو جاتا ہے کہ نہ یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس کا انجام کیا ہوا؟ اور نہ یہ پتا چلتا ہے کہ شب خون مارنے کے بعد کہاں غائب ہوا اور کہاں مرکھپ گیا؟

حقیقت یہ ہے کہ یہ افسانوی شخصیت ہنگامہ آرائیوں کی خونچکاں کارروائیوں کا جواز پیدا کرنے کے لیے وقتی طور پر گھٹری گئی اور جب اس کی ضرورت نہ رہی تو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے دفن کردی گئی۔

اگرچہ یہ جنگ ایک وقتی حیثیت رکھتی ہے مگر اس کے نتیجہ میں ہمیشہ کے لیے دلوں میں گرہ پڑ گئی، امت مختلف گروہوں میں بٹ گئی اور مسلمانوں میں پھیم خوزریزوں کا دروازہ کھل گیا، چنانچہ جنگ جمل کے بعد شام سے جنگ کے شعلے بھڑکے اور مسلمانوں کی تلواریں مسلمانوں کے سروں پر بے دریغ چلیں، اگر اصحاب جمل میدان جنگ میں نہ اترتے تو امیر شام کو حضرت علیؑ کے مقابلے میں کبھی فوج کشی کی جرأت نہ ہوتی، مگر ان لوگوں کے صف آراء ہونے سے نہ صرف ان کی ہمت بندگی بلکہ انہیں اتنا موقع مل گیا کہ وہ جنگ کے لیے لشکر کی فراہمی اور سامان حرب و ضرب کی تعمیل کر سکیں اور حضرتؐ سے برسر پیکار ہونے کا جواز تو انہیں جنگ جمل سے مل ہی چکا تھا، اس طرح کہ اگر بی بی صاحبہ قبیلہ بنی تمیم سے ہوتے ہوئے، قصاص لینے کے لیے کھڑی ہو سکتی ہیں تو وہ کیوں نہیں کھڑے ہو سکتے؟ جبکہ وہ مقتول کے ہم قبیلہ اور عزیز بھی تھے۔

یہ ایک ایسا مضبوط سیاسی حیلہ تھا جسے امیر شام نے جنگ کے جواز میں پیش کیا اور طلحہ و زبیر جیسی اہم شخصیتوں کے اقدام سے اپنے با غایانہ اقدام کے حق بجانب ہونے پر ثبوت مہیا کر سکے۔

چنانچہ انہوں نے جنگ صفين برپا کی اور پہلے اپنے علاقائی اقتدار کا تحفظ کیا

”ملاطط“ کہلاتا تھا۔ حیرہ کی بنیاد کلدانیوں کے فرمازروا ”بخت النصر“ نے رکھی اور اسکندر مقدونی نے اس کی تعمیر و تجدید میں حصہ لیا۔ کچھ عرصے بعد حیرہ کی آبادی ”انبار“ کی طرف منتقل ہو گئی اور حیرہ ویران ہو گیا۔

آبادیاں اجڑتی اور بستی رہتی ہیں۔ چنانچہ ویرانی کے بعد اس کی آبادی کی پھر صورت تکل آئی اور ”مالک بن فہم“ جو یمن کے غرقاب ہونے کا خطہ محسوس کر کے وہاں سے نکل کھڑا ہوا تھا اس نے عراق میں طرح اقامت ڈالی اور وہاں اپنی سلطنت قائم کرنے میں کامیاب ہو گیا، اس کے بعد اس کا بیٹا ”جو یہہ ابرش“ برسر اقتدار آیا اور جب وہ ”زبَا“ ملکہ جزیرہ کے ہاتھ سے مارا گیا تو اس کا بھانجا عمر و بن عدی ۲۲۰ عیسوی میں شاہ پورا اول کے دور میں تخت و تاج کا وارث ہوا، عمرو نے زمام حکومت کو ہاتھوں میں لینے کے بعد حیرہ کو اپنی منزل قرار دیا، جس کے بعد فرمانروایان عراق کا مستقل دار الحکومت قرار پا گیا، گھنے باغوں اور نخلستانوں سے اس کی رونق بڑھی اور ”خورونق“ اور ”سُدِر“ ایسی فلک بوس عمارتیں تعمیر ہوئیں۔

یہاں کے باشندوں کا ذریعہ معاش کاشنکاری اور با غبانی تھا، مگر ایران کے زیر اثر اور اس کی سرحد پر آباد ہونے کی وجہ سے ایرانی سرحدوں اور تجارتی قافلوں کی حفاظت کا فریضہ انجام دیتے اور ایران سے اس کا معاوضہ لیتے اور خوشحال زندگی بسر کر رہے تھے، جب فتح عراق کے بعد کوفہ کی بنیاد رکھی گئی تو یہاں کی آبادی کو نہ منتقل ہو گئی اور اس کی عمارتوں کے ایسٹ اور پھر بھی کوفہ کی بعض عمارتوں کے کام آئے اور حیرہ جو ایک سر بزرگ اور شاداب مقام تھا اور یہ کام میدان ہو کر رہ گیا۔

جب حیرہ کے جوار میں ایمان محسّم امام معظم امیر المؤمنین علی علیہ السلام مدفون ہوئے تو پھر آبادی کا رخ ادھر ہو گیا اور دوسری صدی ہجری کے وسط سے مختلف دیار و امصار کے لوگ ترک وطن کر کے یہاں آباد ہونے لگے اور یہ آبادی مشہد، نجف

امام حسن علیہ السلام نے فرمایا: تم اسی کے سزاوار ہو کہ تمہیں کیفر کردار تک پہنچایا جائے۔ چنانچہ آپ نے اس کے قتل کا حکم دیا اور اسے قتل کر دیا گیا۔ پیغم بنت اسود نجعیہ نے کہا کہ اس کا لاشہ میرے حوالے کیا جائے چنانچہ ایسا ہی کیا گیا اور اس نے آگ روشن کر کے اسے جلا دیا، اس کے بعد بھرے ہوئے ہجوم نے قظام کے گھر کا رخ کیا اور اسے ٹکڑے ٹکڑے کر کے نذر آتش کر دیا۔ شبیب بن بحرہ لوگوں کی بھیڑ میں شامل ہو کر نج رہا، جب امیر شام برسر اقتدار آنے کے بعد کوفہ آئے تو شبیب ان کے پاس گیا اور ان کا تقرب حاصل کرنے کے لیے کہا کہ میں علی کو قتل کرنے میں ابن ملجم کا شریک کا رہتا، امیر شام نے جب یہ دیکھا تو گھبرا کر اٹھ کھڑا ہوا اور اس کے قبلہ والوں کو پیغام بھجوایا کہ اگر میں نے پھر شبیب کو یہاں دیکھا تو تم میں سے کسی کو زندہ نہیں چھوڑوں گا لہذا اسے کوفہ سے باہر نکال دو اس نے یہ ساتورات کے اندر ہیرے میں نکل گیا اور جب مغیرہ بن شعبہ کو فہ کا حاکم مقرر ہوا تو اس کے لشکر کے مقابلے میں اپنے ساتھیوں سمیت مارا گیا۔

### نجف اشرف، محل وقوع اور آباد کاری

نجف اشرف، کوفہ سے پانچ میل کے فاصلے پر مغرب کی جانب واقع ہے، روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہاں کسی زمانے میں پانی کا ذخیرہ جمع تھا جو ”آن“ یا ”نے“ کے نام سے موسم تھا، جب پانی زمین کی گہرائیوں میں جذب ہو گیا تو ”آن جف“ یا ”نے جف“ کہا جانے لگا، یعنی ”آن“ یا ”نے“ نشک ہو گیا، پھر کثرت استعمال سے ”نجف“ کہلانے لگا۔

نجف سے متصل ایک قدیم آبادی تھی جو کوفہ سے تین میل کے فاصلے پر ”حیرہ“ کے نام سے موسم تھی اور ان دونوں کے درمیان ایک وسیع ریگز ارتھا جو

علیہ السلام کے گرد فصیل تعمیر کریں گے، چنانچہ وہ صحیتیاب ہو گئے اور انہوں نے فصیل کی تعمیر کا حکم دیا اور وہ اسی سال (۲۰۰۰ھ) میں تعمیر کر دی گئی۔ آخری فصیل فتح علی شاہ قاچار متوفی ۱۲۵۰ھ کے وزیر نظام الدولہ اصفہانی نے تعمیر کی مگر شہر کے پھیلاؤ کی وجہ سے اس کا بیشتر حصہ منہدم ہو چکا ہے۔

نجف اشرف کی آبادی خالص شیعہ افراد پر مشتمل ہے، جن میں ایک بہت بڑی تعداد ان علوم دینیہ کے طلباء کی ہے جو مختلف ممالک سے سمٹ کر ہر دور میں یہاں مقیم رہتے ہیں اور اس مرکز علم و عرفان اور سرپر شمہ فیض سے اپنی تشقیقی دور کرتے ہیں، اگرچہ نجف اشرف بہت پہلے سے ایک مادر علمی قرار پا چکا تھا، مگر ۲۲۸ھ میں جب شیخ الطائفہ ابو جعفر طوی رحمۃ اللہ علیہ بغداد کے آئے دن کے جھگڑوں اور شورشوں سے تنگ آ کر نجف اشرف چلے آئے تو باقاعدہ ”جامعۃ النجف“ کی بنیاد قائم ہو گئی اور یہ باب مدینۃ العلم کی برکات کا کرشمہ ہے کہ نجف اشرف ہمیشہ مرکز علم رہا ہے اور آج بھی عالم اسلام کا سب سے بڑا تعلیمی مرکز ہے۔

### مرقد علوی کی تاریخ و تعمیر

جیسا کہ اس سے پہلے تایا جا چکا ہے کہ حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کی قبر مبارک کے محل و قوع اور مقام کا علم ائمہ اہل بیت اور مخصوص افراد کے علاوہ کسی کو نہ تھا اور علم ہوتا بھی تو کیونکر؟ جبکہ قبر ایک ویران ٹیلے پر خاک کے اندر پہاں تھی، نہ نشان قبر تھا اور نہ لوح مزار۔ اس کا عمومی انکشاف اس وقت ہوا جب ہارون الرشید عباسی ۷۰۰ھ میں برسر اقتدار آنے کے بعد کوفہ کے اطراف میں آیا اس کے یہاں آنے کا مقصود سیر و شکار تھا، چنانچہ اس نے چند ہرلن دیکھ کر تو ان کے پیچھے باز اور شکاری کے چھوڑ دیئے، مگر یہ دیکھ کر حریت میں کھو گیا کہ جب باز اور شکاری کتے ہرنوں کا پیچھا

اور غری کے نام سے یاد کی جانے لگی اور ”جیہہ“ کا نام صرف صفحات تاریخ پر باقی رہ گیا، بلکہ کوفہ بھی اپنے پھیلاؤ کے باوجود اس کی ایک ماحقہ آبادی ہو کر رہ گیا ”غیری“ کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ ”جذیہ ابرش“ نے نجف کے قریب اپنے دوندیموں مالک اور عقیل کی قبروں پر دو بلند و بالا عمارتیں تعمیر کی تھیں جنہیں ”غیرین“ کہا جاتا تھا، رفتہ رفتہ غریتین کے بجائے زبانوں پر ”غیری“ آنے لگا، پھر قرب کی وجہ سے سرز میں ”نجف“ کو ”غیری“ کہا جانے لگا۔

جب شیعیان امیر المؤمنین علیہ السلام نے یہاں مجاہدیت اختیار کی تو انہوں نے مرقد امام علیہ السلام کے گرد و پیش جھرے اور جھونپڑیاں تعمیر کر لیں۔ آبادی روز بروز بڑھتی گئی اور اس کے ساتھ ساتھ تعمیرات میں بھی اضافہ ہوتا گیا اور جہاں خاک اڑتی تھی وہاں شہر بس گیا۔ نجف سے شام تک خشکی کی راہ تھی اور بادی نیشن عربوں سے لوٹ مار کا خطرہ رہتا تھا۔ اس خطرے کے پیش نظر امراء و سلاطین شیعہ نے شہر کے گرد چار دیواری کی ضرورت محسوس کی، چنانچہ سب سے پہلے عضد الدولہ دیلمی نے ۲۷۲ھ اور ۲۷۴ھ کے درمیان عرصے میں مرقد امیر المؤمنین کی تعمیر شروع کی تو شہر کے گرد چار دیواری کی تعمیر کا بھی اہتمام کیا جس میں حسب ضرورت تعمیر توسع و ترمیم ہوتی رہی۔ چنانچہ ۲۷۰ھ میں سلطان عضد الدولہ دیلمی کے وزیر ابو محمد بن سہلان نے پہلی فصیل کو منہدم کر کے اس سے وسیع تر فصیل بنوائی۔

تاریخ کامل ابن اثیر جلد ۷ ص ۶۹۲ میں ہے کہ

”مَرِضَ أَبُو مُحَمَّدٍ بْنِ سَهْلَانَ فَاشْتَدَ مَرَضُهُ فَنَذَرَ إِنْ عُوْفَى بَنْيَ سُورَاً عَلَى مَشْهَدِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَمَوْفَى فَأَمَرَ بِبَنَاءِ سُورٍ عَلَيْهِ فَبَنَى فِي هَذِهِ السُّنْنَةِ“، ابو محمد بن سہلان بیمار ہو گئے، جب بیماری نے شدت اختیار کی تو انہوں نے منت مانی کہ اگر انہیں شفا ہوئی تو وہ مرقد امیر المؤمنین

اس تعمیر کے موقع پر عضد الدولہ نے وصیت کی تھی کہ اسے بھف اشرف میں حضرت کے جوار میں دفن کیا جائے، چنانچہ ابن خلکان نے وفیات الاعیان جلد ۲۸۱ میں تحریر کیا ہے:

”بَنِي عَلَيْهِ الْمَسْهَدُ الَّذِي هُنَاكَ وَغَرَمَ عَلَيْهِ شَيْئًا كَثِيرًا أَوْ صَيْبَدَ فِيهِ فِيهِ“ عضد الدولہ نے صرف کثیر سے وہاں زیارت گاہ تعمیر کی اور وصیت کی کہ اسے بھی وہیں پر دفن کیا جائے۔

چنانچہ جب اس نے شوال ۲۷۲ھ میں انتقال کیا تو اسے روضہ اطہر کی غربی جانب دفن کیا گیا، ۵۵۰ھ میں آتشزدگی کا حادثہ رونما ہوا اور عمارت کا بیشتر حصہ منہدم ہو گیا، مگر ۷۶۰ھ میں اسے پھر سے تعمیر کر دیا گیا۔

۹۱۴ھ میں شاہ اسماعیل صفوی متوفی ۹۳۰ھ نے فولادی ضریح بنوائی اور حرم میں قندیلیں آؤزیں کیں، ۱۰۳۲ھ میں شاہ عباس کیبر متوفی ۱۰۳۸ھ نے روضہ اقدس کی تعمیر کی اور حسن کو وسعت دی، ۱۰۴۷ھ میں شاہ صفی صفوی متوفی ۱۰۵۰ھ نے روضہ کی تعمیر کی اور اس کی تکمیل اس کے بیٹے شاہ عباس ثانی متوفی ۱۰۵۴ھ نے اس کی۔

۱۰۵۲ھ یا ۱۰۵۶ھ میں نادر شاہ افشار نے فتح ہند کے بعد کاشی کی اینٹوں سے روضہ کی مرمت کی اور گنبد اور میناروں پر سونا چڑھایا۔

۱۲۰۰ھ میں آغا محمد خاں قاچار نے ۱۲۳۲ھ میں فتح علی قاچار نے ۱۲۸۸ھ میں ناصر الدین شاہ قاچار نے روضہ کی تعمیر و ترمیم میں حصہ لیا۔

غرض ہر دور میں خصوصاً سلاطین دیالہ، جلائریہ، ایلخانیہ، محمدانیہ، صفویہ اور قاچاریہ کے عہد میں روضہ انور کی تعمیر و ترمیم میں اضافہ ہوتا رہا اور چودھویں صدی کے نصف آخر میں ایک ایرانی تاجر نے خاص سونے کے دروازے لگوائے اور اس پر

کرتے ہیں تو وہ ایک ٹیلے پر چڑھ جاتے ہیں، پھر نہ باز جھپٹتے ہیں اور نہ شکاری کتے آگے بڑھتے ہیں! اس نے کوفے کے ایک شخص کو بلا کر پوچھا کہ یہ کون سی جگہ ہے؟ اس نے بتایا کہ ”یہ امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کا مدفن ہے“، ہارون نے اسے انعام دے کر رخصت کیا اور کتاب عمدة الطالب ص ۲۲ میں ہے کہ ہارون نے قبر کی زیارت کرنے کے بعد ”أَنْ هَارُونَ أَمَرَ فَبِنِي عَلَيْهِ قُبَّةً وَأَخَذَ النَّاسُ فِي زِيَارَتِهِ وَالدَّفْنِ لِمَوْتَاهُمْ حَوْلَهُ“، حکم دیا کہ یہاں روضہ تعمیر کیا جائے، چنانچہ ایک قبہ تعمیر کیا گیا اور لوگ اس کی زیارت کے لیے آنے اور اس کے گرد و پیش اپنے مرنے والوں کو دفن کرنے لگے۔

اس وقت یہ عمارت ایک سرخ گنبد کی صورت میں تھی، جس کے چاروں طرف چار دروازے تھے اور قبر کی دیواریں سفید اینٹوں سے اٹھائی گئی تھیں۔

محمد بن زید حسنی والی طبرستان نے معتقد باللہ عبادی کے دور میں قبہ چار دیواری اور قلعہ نما روضہ تعمیر کیا، جس میں ستر طاق تھے، معتقد باللہ کا دور حکومت ۲۷۹ھ سے ۲۸۹ھ تک ہے۔

جب ۱۲۶۷ھ میں عضد الدولہ دیلمی ابن رکن الدولہ بر سر اقتدار آیا تو اس نے زکریہ صرف کر کے روضہ کی پر شکوہ عمارت بنوائی دیوار پر ساج کی لکڑی کے تنخے جڑے اور سفید رنگ کا گنبد تعمیر کیا، حسین بن حجاج بغدادی متوفی ۱۲۹۱ھ نے اپنے مدحیہ قصیدہ میں کہا ہے:

يَا صَاحِبَ الْقُبَّةِ الْبُيُضَاءِ عَلَى النَّجَفِ

مَنْ زَارَ قَبْرَكَ وَاسْتَشْفَى لَدَيْكَ شَفَى

اے سر زمین نجف میں سفید گنبد کے مکین! جو شخص آپ کی قبر کی زیارت کرے اور شفا چاہے وہ شفا یاب ہو گا۔

تیسرا دروازہ: ”باب طوی“ کے نام سے معروف ہے جو شیخ الطائف شیخ ابو جعفر محمد طوی متوفی 460 کے مزار مبارک کی طرف کھلتا ہے۔  
 چوتھا دروازہ: ”باب القبلة“ کھلاتا ہے، اس کوئی مرتبہ بنایا گیا ہے۔  
 پانچواں دروازہ: ”باب السلطانی“ ہے جو روضہ اطہر کے غربی جانب میں ہے، چونکہ اسے 1279ھ میں عثمانی بادشاہ سلطان عبدالعزیز کے دور میں کھولا گیا تھا اسی لیے اسے ”باب السلطانی“ کہتے ہیں، البتہ یہ بات بھی ذہن نشین رہے کہ اس کو ”باب الفرج“ بھی کہتے ہیں، کیونکہ یہ ”مقام امام زمان حضرت جنت بن الحسن عجل اللہ فرجہ“ کی طرف کھلتا ہے۔  
 تمام دروازوں پر خوبصورت انداز میں ان کی تاریخ بنا، تاریخ تجدید بنا اور مدح سید الاوصیاء حیدر کرار علیہ السلام تحریر کی گئی ہے اور ساتھ ہی نہایت دیدہ زیب صورت میں کاشی کاری بھی کی گئی ہے۔

### انجینئرنگ کا کارنامہ:

یہاں پر جس اہم بات کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے وہ یہ کہ روضہ حیدریہ کی انجینئرنگ کے دو محیر العقول کارنامے قابل ذکر ہیں۔  
 پہلا: یہ کہ روضہ اطہر کی ساخت کچھ اس طرح سے کی گئی ہے کہ سورج کا سایہ جب ایک خاص مقررہ نقطے پر پہنچتا ہے تو معلوم ہو جاتا ہے کہ اب زوال آفتاب ہو گیا ہے اور اسی لیے نماز ظہر کا وقت شروع ہو جاتا ہے اور یہ موسم سرما اور گرمادنوں میں یکساں کیفیت کا حامل ہے۔

دوسرा: یہ کہ موسم سرما ہو یا گرما جب بھی سورج طلوع کرتا ہے تو اس کی سب سے پہلی کرن حضرت امیر علیہ السلام کی ضریح اقدس پر پڑتی ہے اور یہ دونوں

روضہ انور کے گرد تقریباً مربع شکل میں ایک فصیل موجود ہے جس کے شرقی سے غربی کونے تک ہر ایک کا طول باہر سے 84 میٹر اور اندر سے 77 میٹر، شمالی کونے کا طول باہر سے 74 میٹر اور اندر سے 72 میٹر، جنوبی کونے کا طول باہر سے 75 میٹر اور اندر سے 72 میٹر ہے، خود فصیل کی بلندی 17 میٹر ہے۔ اس کی دو منزلیں ہیں، پہلی منزل میں 54 کمرے ہیں جن پر گنبد بننے ہوئے ہیں، سابق میں طلاب علوم دینیہ سکونت رکھتے تھے، اب قاری حضرات کے لیے انہیں مخصوص کر دیا گیا ہے۔ دوسری منزل میں 78 کمرے ہیں، فصیل کی ساری دیوار خوبصورت، منتش کاشی کی اینٹوں سے مرصع ہے، دیوار کے اوپر کے حصے میں قرآن مجید کی بعض سورتیں جلی عربی خط میں تحریر کی گئی ہیں، فصیل کا کل رقبہ آٹھ ہزار مربع میٹر ہے، جو تمام صحن مقدس کو اپنے احاطے میں لیے ہوئے ہے، صحن مقدس کو سنگ مرمر سے فرش کیا تھا، تازہ ترین صورت یہ ہے کہ سال 2009 میں پورے صحن میں سفید پتھر کا فرش لگایا گیا ہے جو دھوپ کی گرمی کو اپنے اندر جذب کر لیتا ہے۔ اس فصیل میں پانچ دروازے ہیں۔

پہلا دروازہ: باب الکبیر کے نام سے معروف ہے، جو فصیل کی مشرقی طرف ”سوق الکبیر“ یا بڑے بازار کی طرف کھلتا ہے، اس دروزے کے اوپر گھڑی بھی گئی ہوئی ہے جسے 1305ھ میں ایران کے وزیر ”امین السلطنة“ نے ہدیہ کیا تھا، گھڑی کو چاروں سمتوں سے خوبصورت انداز میں مزین کیا گیا ہے اور اس پر ایک چھوٹا سا گنبد بنایا گیا ہے جسے 1323 میں خالص سونے کی اینٹوں سے سجا یا گیا ہے۔

دوسرا دروازہ: اس باب الکبیر کے پہلو میں ہے جو اس سے نسبتاً چھوٹا ہے اور اسے ”باب مسلم بن عقیل“ کہتے ہیں۔

## رواقِ مطہر:

رواق، عمارت کے اس حصے کو کہتے ہیں جس نے گنبد (روضہ) کی فضا کو چاروں طرف سے اپنے احاطہ میں لیا ہوا ہوتا ہے، اس رواق کا فرش قالینوں سے مزین ہے، اس کی کئی دیواریں ایسی بھی ہیں جو گنبد کی دیوار سے متصل ہیں، اس کی چھت پر خوبصورت رنگین آئینہ کاری کی گئی ہے اور شیشے کے ٹکڑوں کو خاص ہندسی طرز پر کاٹ کر لگایا گیا ہے۔

اس کی زمین اور دیواروں کے نچلے حصے کو سبز سنگ مرمر سے مزین کیا گیا ہے۔ اس کی دیواروں کی بلندی گنبد اور فصیل کی بلندی کے برابر ہے۔ اس کا شرقاً غرباً رقبہ 30 میٹر اور شمالاً جنوباً 31 میٹر ہے۔

اس کے دو متوازی دروازے ہیں، ان میں سے ایک شمال کی طرف اس صحن کی طرف کھلتا ہے جو ”صحن باب طوسی“ کے نام سے معروف ہے جبکہ دوسرا جنوب کی طرف باب القبلہ کے مقابل ہے۔ اس میں قیمتی چاندی استعمال کی گئی ہے اور سونے کی ملعم کاری کی گئی ہے اسے 1341ھ میں نصب کیا گیا، جس کے سارے اخراجات الحاج عبد الدود وزعیم آل فتنہ کی والدہ نے ادا کئے ہیں اور اسے باب المراد کے نام سے موسوم کیا گیا ہے۔

**تیسرا دروازہ:** جو ایوان طلائی میں ہے اور اس سے رواق میں داخل ہوتے ہیں نہایت ہی قیمتی اور محکم دروازوں میں سے ہے، اسے 1373ھ میں نصب کیا گیا، یہ نہایت ہی گراں قیمت پتھروں سے مرصع کیا گیا ہے۔

اس پر مینا کاری نے اس کے حسن کو چار چاند لگادیئے ہیں، یہ ایک فنی لوح بھی ہے جس پر آیات قرآنی اور طائف اشعار تحریر کئے گئے ہیں۔

اسی سال 1373ھ میں اسی کے ساتھ ایک چھوٹا سا اور دروازہ رواق کی

چیزیں کوئی معمولی کارنامہ نہیں ہیں جو نہایت ہی مشکل اور بڑی کاوش اور غیر معمولی شناخت کے بغیر عمل میں نہیں آتا۔

## روضہ مطہر کے دروازے:

ابھی ہم نے صحنِ مطہر کی فصیل اور اس میں موجود دروازوں کا ذکر کیا ہے، اب ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ خود روضہ مطہر کے کتنے دروازے ہیں اور کون کون سے؟ چنانچہ روضہ حیدریہ کے چھ دروازے ہیں جو مسقف رواق کی طرف کھلتے ہیں اور رواق نے روضے کا احاطہ کیا ہوا ہے، دو دروازے مغرب کی طرف ہیں البتہ یہ رواق کی طرف نہیں کھلتے، کیونکہ انہیں چاندی کی جالیوں سے بند کر دیا گیا ہے، دو دروازے مشرق کی طرف سے ہیں جو رواق کی طرف کھلتے ہیں اور ایوان طلائی کے مقابل میں ہیں اور دو دروازے شمالی طرف سے ہیں اور یہ بھی رواق کی طرف کھلتے ہیں اور جو دروازے ایوان طلائی کے سامنے ہیں ان میں سے جو دوائیں طرف ہے اسے 1283ھ میں نصب کیا گیا ہے اور باائیں طرف والے دروازے کو 1287ھ میں نصب کیا گیا، پہلا دروازہ لطف علی خان ایروانی نے اور دوسرا ناصر الدین شاہ قاچار نے ہدیہ کئے تھے، البتہ یہ دونوں چاندی سے مرصع تھے جبکہ انہیں 1376ھ میں سونے سے مرصع کر کے دوبارہ لگایا گیا جس کے تمام تر اخراجات الحاج محمد تقی اتفاق تھرانی نے ادا کئے۔

شمال کی طرف نصب دونوں دروازے جو رواق کی طرف کھلتے ہیں خاص چاندی کے بنے ہوئے ہیں، دراصل یہ ایک دروازے کی صورت میں تھے لیکن 1366ھ میں اس ایک دروازے کو نکال کر اس کی جگہ دو دروازے بنائے گئے اور فقط ان چار دروازوں سے ہی آمد و رفت کا سلسلہ قائم ہے۔

سرکار علامہ محمد علی فاضل مذکور کتابیں دیگر مطبوعہ کتابیں

- ❖ تفسیر نور جلدیں ❖ میزان الحکمت ۱۰ جلدیں
- ❖ منہاج البراعہ فی شرح نبیح البلاعہ جلدیں
- ❖ نورِ ولایت ❖ تاریخ مزارات ❖ احکام اموات
- ❖ یوسفی قرآن ❖ آسان عقائد ❖ تخفیف ماہ رمضان
- ❖ کاروان شہادت ❖ کاروان حربت ❖ بھرت اور جہاد
- ❖ باقیات الصالحات مفاتیح الجنان ❖ ماہ رمضان اور اعتکاف
- غیر مطبوعہ کتابیں جو انشاء اللہ جلد ہی منتظر عام پر آ رہی ہیں**
- ❖ تفسیر معین ❖ مفاتیح الجنان ❖ منتخب میزان الحکمت
- ❖ قرآنِ محسم رسول معظم ❖ مخدومہ کوئین ❖ مقامہ نزلت
- ❖ صادق آل محمد ﷺ ❖ مدینۃ المعارف
- ❖ دعاۓ مکارم اخلاق ❖ سیرت و تاریخ اور دیگر بہت سی کتابیں

۳۹۷

ایمان محسّم امام معظم  
طرف بھی کھولا گیا ہے، جو علامہ حلی علیہ الرحمہ کی مزار سے ہو کر گزرتا ہے۔

ایوان طلائی اور مینار:

روضہ اطہر کی شرقی جانب سب سے بڑا ایوان ہے جسے "ایوان طلائی" کہتے ہیں، جس کی چھت اور دیواریں خالص سونے سے مزین ہیں، اس کے دونوں کناروں پر دو گولڈن (طلائی) مینار ہیں، ایوان طلائی کے وسط میں دروازے کے دونوں اطراف میں ابھرے ہوئے سنبھرے حروف میں فارسی زبان میں قصیدہ لکھا ہوا ہے، اس کے اوپر عربی زبان میں ابھرے ہوئے سنبھرے حروف میں نادر شاہ افشار کے حکم سے گنبد، دونوں میناروں اور ایوان کے سونے سے مزین کرنے کی تاریخ درج ہے، اس ایوان میں بہت سے علماء اور دیگر شخصیات مدفون ہیں، ایوان میں سے رواق میں داخل ہونے والے راستے میں دائیں طرف علامہ حلی کا مقبرہ ہے اور دائیں جانب مقدس اردبیلیؒ کی قبر ہے اور اسی حجرے میں امیر المؤمنین علیہ السلام کی بارگاہ میں ہدیٰ کی جانے والی نہایت ہی قیمتی اشیاء رکھی ہوئی ہیں۔

اسی ایوان کے آگے ایک کھلا چبوترہ ہے۔ چکن کی زمین سے جس کی بلندی ایک میٹر اور لمبائی 33 میٹر اور چوڑائی 20 میٹر ہے، اس کے دونوں میناروں کا محیط 8 میٹر، اونچائی 35 میٹر اور قطر 1.5 میٹر ہے اور ان میں سے ہر ایک مینار پر خالص سونے کی چار ہزار پتیاں لگی ہوئی ہیں۔

حقیر کوئی مرتبہ اس مقدس مقام کی زیارت کا شرف حاصل ہو چکا ہے۔ لیکن پھر بھی یہ عادل سے نکل رہی ہے کہ:

اللَّهُمَّ ارْزُقْنَا زِيَارَةً قَبْرِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ

﴿فِيْ عَامِيْ هَذَا وَ فِيْ كُلِّ عَامٍ بِحَقِّ مُحَمَّدٍ وَّ أَلِيْهِ الْكَرَامُ﴾

## جامعة الکوثر اسلام آباد علیہ السلام

### تاریخ:

جنوبی پنجاب کے ضلع راجن پور جیسے ہر لحاظ سے پہمائد ترین علاقے میں ملٹی ٹشپ کے لیے عظیم دینی درسگاہ جامعہ امام حضرت صادق علیہ السلام کا قیام بھی عظمی ہے۔ پاکستان کی مشہور و معروف علمی شخصیت سرکار علام محمد علی فاضل مدظلہ العالی نے 1987ء میں اس ادارے کی تاسیس فرمائی۔ ابتدائی طور پر کرایہ کے مکان سے تدریسی خدمات کا آغاز فرمایا۔ شب و روز کی انتہائی محنت سے جامعہ کی زمین خرید فرمائی تھیں اور تعمیر جیسی کھنڈن ذمہ داری کو سرانجام دیا اور آج عالیشان مدرسہ، دو منزلہ مسجد و امام بارگاہ اسی انتہائی محنت کا نتیجہ ہیں۔

### تکمیلی شعبہ:

ادارہ ہذا اور اس کے بانی و سرپرست کی طرف سے تصنیف، ترجمہ و تالیف شدہ کئی کتب مقبول عام ہو چکی ہیں اور تمام مکتب فکر کے نزدیک شہرت خاصہ رکھتی ہیں۔ نیز ملکی اور بین الاقوامی جرائد میں ادارہ ہذا کے سرپرست، پرنسپل، مدرسین اور فارغ التحصیل علماء کرام کے مضامین و فتاویٰ فتاویٰ پاچھتے رہتے ہیں۔

### علیٰ تکمیلی شعبہ:

جامعہ امام حضرت صادقؑ کا شارملک کے بڑے مدرس میں ہوتا ہے اور بیہاں سے فارغ التحصیل علماء کراچی سے آزاد کشمیر تک ملک کے چاروں صوبوں سندھ، خیبر پختونخواہ، پنجاب اور بلوچستان میں دینی خدمات سرانجام دے رہیں اور دینی اداروں میں بطور مدیر، مدرس، خطیب اور منشی خدمات میں مصروف عمل ہیں۔

### جامعة الکوثر تکمیلی:

ساتھ ہی دختر ان ملت حضرتی کے دینی شعور کو بیدار کرنے کے لیے حوزہ علیہ زینبیہؓ کا قیام بھی نعمت عظمی سے کم نہیں ہے اور الحمد للہ اس ادارہ نے مختصر ترین عرصہ میں وسائل کے نہ ہونے کے باوجود بہت سی خواتین کو زیور تعلیم سے آراستہ کر کے ایک عظیم کارناہ سرانجام دیا ہے۔

جامعہ کو کسی شخصیت کی سرپرستی حاصل ہے نہ اس کے نام کوئی رقم اراضی وقف ہے۔  
صرف ٹکٹھی مونشن کے تعاون سے خیر کا یہ سلسلہ جاری ہے۔

آپ سے تعاون کی اپیل کی جاتی ہے۔

برائے رابطہ: جامعہ امام حضرت صادقؑ راجن پور پنجاب پاکستان  
فون: +92331-9727212  
+92344-9137545

کلیة الوعظين جامعة الكوثر اسلام آباد کے افتتاح کی خوشی میں

واعظین، مقررین اور مبلغین کے لیے انمول تحفہ  
علم عرب کی شہرہ آفاق تفسیر

# تفسیر المعین

## للوعظين والمعظين

حُجَّةُ الْإِسْلَامِ وَالْمُسْلِمِينَ لِأَمْرِهِ مُحَمَّدٌ عَلَىٰ فَاضْلَكَ مَأْظُلُلَةَ الْعَالَمِ

کے قلم سے ترجمہ ہو کر بہت جلد منظرِ عام پر آ رہی ہے  
کتاب محدود تعداد میں شائع ہو رہی ہے۔

اپنے آرڈر سے ابھی مطلع کریں

ناشر:

مکتبۃ الہادی

جامعۃ الکوثر۔ اسلام آباد

بسم الله الرحمن الرحيم

کتاب ہذا کی طباعت اور اشاعت کے سلسلہ میں ہمارے ساتھ ان احباب  
نے تعاون فرمایا ہے۔

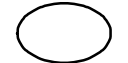
- ۱۔ جناب نیاز علی ملک صاحب
- ۲۔ جناب سید باقر کاظمی صاحب
- ۳۔ جناب شیخ اختر علی صاحب
- ۴۔ جناب ڈاکٹر آصف علی صاحب

دعا ہے خداوند عالم ان کا تعاون قبول فرمائے اور ان کے مرحومین کو جوار  
رحمت میں جگہ عنایت فرمائے۔ قارئین کرام سے درخواست ہے کہ ایک مرتبہ سورہ  
فاتحہ اور تین مرتبہ سورہ توحید پڑھ کر ان کے مرحومین کو ایصال فرمائیں۔

خصوصاً مرحوم خوشی محمد، مرحوم خان محمد  
مرحومہ ست بھرائی اور مرحومہ غلام فاطمہ

شکریہ  
ادارہ

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

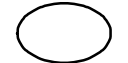
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

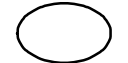
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

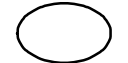
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

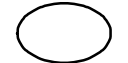
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

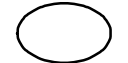
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

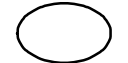
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

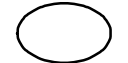
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

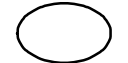
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

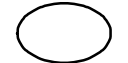
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

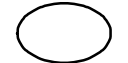
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

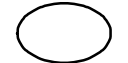
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

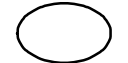
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

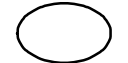
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

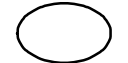
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

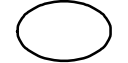
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

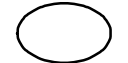
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

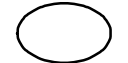
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

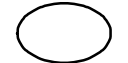
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

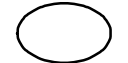
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

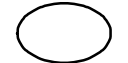
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

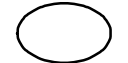
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

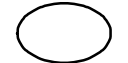
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

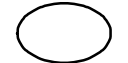
ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com

ایمان محسن امام معظم



ایمان محسن امام معظم

jabir.abbas@yahoo.com